AL-Fatih: | Frrnal O ondiditian dan Keistaman

P-ISSN: 2598-800X, E- ISSN: 2615-2401
Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025

SISTEM PENGETAHUAN PESANTREN SEBAGAI
MODEL EPISTEMOLOGI ISLAM NUSANTARA:
ANALISIS LITERATUR

Rasti Astuti Laisaan, Muhammad Husni

Universitas Al-Qolam
JI Raya, Dusun Baron, Putat Lor, Kec. Gondanglegi, Kabupaten Malang, Jawa
Timur 65174
rastiastutilaisaan25@pasca.algolam.ac.id, Husni@algolam.ac.id

Abstract: This research aims to examine and formulate the knowledge system of
Islamic boarding schools (pesantren) as a model of Nusantara Islamic
epistemology relevant to the development of contemporary Islamic education.
This research employs a literature review method, examining recent scholarly
works on Islamic boarding schools, classical Islamic epistemology, and modern
Islamic educational theory. Through a critical analysis of this literature, the
research identifies that the knowledge system of Islamic boarding schools is
constructed through a combination of the scholarly authority of the kiai (Islamic
scholars), the sanad tradition, the study of yellow books (kitab kuning), the
practice of bahtsul masa'il (religious discourse), and the integration of three
epistemological approaches: bayani (textual), burhani (rational-empirical), and
irfani (spiritual-intuitive). These findings demonstrate that Islamic boarding
schools function not only as centers for the transmission of classical Islamic
knowledge but also as institutions capable of producing new knowledge products
contextualized to the socio-religious dynamics of Indonesian society. The results
confirm that Islamic boarding school epistemology makes a significant
contribution to the construction of an Nusantara Islamic epistemology
characterized by moderation, local wisdom, and adaptability to modernity.
Theoretically, this research strengthens the position of Islamic boarding schools
as epistemic sources distinct from Middle Eastern models of scholarship and
modern-secular educational paradigms. Practically, this epistemological model
can serve as a basis for developing a more relevant, integrative Islamic education
curriculum oriented toward developing spiritual character and 21st-century
competencies.

Keywords: Boarding School, Epistemology, Indonesian Islam.

Pendahuluan
Di Indonesia, adanya pluralitas tradisi keilmuan Islam telah menghasilkan
keragaman gaya berpikir dan praktik keagamaan.® Salah satu lembaga yang paling

! Mualimul Huda, “Eksistensi Pesantren Dan Deradikalisasi Pendidikan Islam Di
Indonesia (Menyemai Spirit Toleransi Dan Pendidikan Islam Multikultural),” FOKUS Jurnal
Kajian Keislaman Dan Kemasyarakatan 3, no. 1 (2018): 87, https://doi.org/10.29240/jf.v3i1.458.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



mailto:rastiastutilaisaan25@pasca.alqolam.ac.id
mailto:Husni@alqolam.ac.id

Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 718

lama berperan dalam pengembangan keilmuan Islam lokal adalah pesantren.
Sebagai institusi pendidikan Islam tradisional, pesantren telah lama menjadi pusat
pengajaran agama, pembinaan moral-spiritual, dan pembentukan identitas
keislaman di masyarakat Nusantara.”

Pesantren adalah lembaga pendidikan bercorak tradisional, pesantren
memiliki karakteristik khas yang membedakannya dari institusi pendidikan
lainnya. Sistem pemondokan, relasi intens antara kiai dan santri, serta
pemanfaatan kitab kuning sebagai rujukan utama, menjadi ciri yang melekat
dalam proses pembelajaran.® Problematika identitas epistemologi Islam di
Indonesia muncul dari ketegangan antara tradisi intelektual lokal dan dominasi
wacana keilmuan Timur Tengah. Namun, sejak era modern dan pasca-
kolonialisme, arus globalisasi serta dominasi wacana keilmuan Timur Tengah
mulai menggeser orientasi keilmuan, banyak institusi pendidikan Islam meniru
model akademik dan kurikulum dari dunia Arab, sehingga epistemologi lokal
yang berkembang secara organik dalam tradisi pesantren dan kearifan Nusantara
sering kali tidak mendapat posisi yang setara.” Situasi ini menimbulkan
pertanyaan penting: apakah sistem pengetahuan yang berkembang di pesantren
dapat dirumuskan sebagai sebuah model epistemologi khas Islam Nusantara yang
kontekstual, inklusif, dan mampu bersanding dengan model keilmuan global?

Perubahan zaman menuntut agar sistem pendidikan Islam tidak hanya
mengajarkan teks Klasik, tetapi juga mampu menjawab tantangan kontemporer:
modernisasi, globalisasi, pendidikan umum, sains dan teknologi, serta kebutuhan
umat Muslim Indonesia untuk tetap relevan dalam kehidupan modern.® Oleh
karena itu, meninjau dan merumuskan epistemologi pesantren sebagai wujud
pengetahuan Islam lokal menjadi sangat mendesak bukan sekadar untuk
mempertahankan tradisi, tetapi juga untuk memperkaya wacana keilmuan Islam

dengan perspektif yang berbasis realitas sosial-kultural Indonesia.

2 Hari Nur Azizah et al., “Pesantren As,” Academicus: Journal of Teaching and Learning
1, no. 1 (2022): 9-15.

® Anita et al., “Dinamika Lembaga Pendidikan Pesantren” 4, no. 3 (2022): 509—24.

* Lis Safitri, Fadlil Munawwar Manshur, and Husni Thoyyar, “Nurcholish Madjid on
Indonesian Islamic Education: A Hermeneutical Study,” Jurnal llmiah Islam Futura 22, no. 2
(2022): 244-59, https://doi.org/10.22373/jiif.v22i2.5749.

> Azah Lailaturrosidah, “Pengembangan Buku Ajar Integrasi Sains Dan Al-Qur’an Dalam
Pembelajaran Matematika Kelas X Madrasah Aliyah” (2024).

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 719

Beberapa penelitian terdahulu telah menyoroti perkembangan dan
dinamika pesantren dalam menghadapi modernitas. Misalnya, studi “The
Evolution of Pesantren Education: Continuity and Change in Curriculum and
Management amid Modernization” menunjukkan bagaimana pesantren
mempertahankan tradisi kitab kuning sambil mulai mengintegrasikan kurikulum
umum dan keterampilan kontemporer.® Selain itu, riset tentang “Modernisasi
Pendidikan Pesantren Aswaja; Pengembangan Kurikulum Berbasis Identitas dan
Kontinuitas” mengungkap bahwa transformasi institusional dan kurikulum dalam
pesantren terus berlangsung, dan bahwa pesantren mampu mempertahankan
identitas sambil menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman.’ Di sisi lain, penelitian
yang lebih teoretis seperti “Epistemologi Pendidikan Islam Nusantara” telah
memaparkan pentingnya menggali akar historis dan karakteristik khas pendidikan
Islam di Indonesia termasuk peran pesantren, kampus, dan lembaga adat sebagai
bagian dari upaya membangun epistemologi Islam Nusantara.® Namun demikian,
meskipun gagasan ini telah muncul, belum banyak literatur yang secara sistematis
mengonstruksi model epistemologi berdasarkan sistem pengetahuan pesantren:
mulai dari kerangka konseptual, struktur epistemik, metode memperoleh
pengetahuan, hingga otoritas keilmuan dalam konteks Nusantara.

Kebaruan penelitian ini terletak pada penyusunan sintesis literatur yang
mendalam guna merumuskan epistemologi pesantren sebagai salah satu model
epistemologi Islam Nusantara, suatu kajian yang masih jarang mendapat perhatian
akademik. Dengan demikian, studi ini tidak hanya menguraikan dinamika
perubahan pesantren atau arus modernisasi pendidikan, tetapi juga berupaya
membangun landasan epistemik yang bersifat teoretis. Kerangka tersebut
diharapkan dapat menjadi rujukan ilmiah bagi pengembangan penelitian

selanjutnya serta perumusan kebijakan pendidikan Islam yang lebih kontekstual.

® Ahmad Thoyib Mas’udi, “The Evolution of Pesantren Education: Continuity and
Change in Curriculum and Management amid Modernization,” Journal of Pesantren and Diniyah
Studies 1, no. 2 (2024): 211-18, https://doi.org/10.63245/jpds.v1i2.23.

" Afif Ramdlani, Sa’diyatul Ulya, and Ainul Hikam, “Modernisasi Pendidikan Pesantren
Aswaja; Pengembangan Kurikulum Berbasis Identitas Dan Kontinuitas,” An Nahdhoh Jurnal
Kajian Islam Aswaja 4, no. 1 (2024): 20-35, https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v4i1.21684.

® Junaidi Hamsyah, “Epistemologi Pendidikan Islam Nusantara (Studi Interpretatif-
Simbolik Atas Peran Kampus, Pesantren Dan Lembaga Adat),” Analisis: Jurnal Studi Keislaman
15, no. 2 (2017): 293-320, https://doi.org/10.24042/ajsk.v15i2.725.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 720

Berbagai kajian terdahulu menunjukkan bahwa ‘“sejarah dan dinamika
lembaga pendidikan Islam di Nusantara telah berkembang dari surau, meunasah,
hingga pesantren dan madrasah sebagai institusi otentik pendidikan Islam. Survei
terhadap literatur menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam di Nusantara
mengalami perkembangan historis yang panjang, mulai dari surau dan meunasah
hingga pesantren dan madrasah sebagai institusi pendidikan Islam yang mengakar
kuat dalam tradisi lokal®. Penelitian mengenai integrasi studi Islam, sains, dan
budaya Nusantara pada pesantren modern (kholaf) mengungkap bahwa pesantren
mampu memadukan kurikulum agama, pengetahuan umum, serta nilai budaya
lokal melalui prinsip al-muhdfazhah ‘ala al-gadim al-salih wa al-akhzh bi al-
jadid al-ashlah.’® Di sisi lain, kajian mengenai konstruksi Body of Knowledge
(BoK) pendidikan pesantren menunjukkan adanya kebutuhan untuk membangun
struktur pengetahuan formal yang dapat mendukung pengakuan akademik dan
perkembangan ilmu dalam konteks modern'!. Selain itu, kajian interpretatif-
simbolik tentang epistemologi pendidikan Islam Nusantara menempatkan kampus,
pesantren, dan lembaga adat sebagai tiga pilar yang perlu dikolaborasikan dalam
merumuskan epistemologi Islam Nusantara yang autentik'?. Meskipun berbagai
penelitian tersebut memberikan kontribusi penting, belum ditemukan studi yang
secara sistematis menyusun model epistemologi pesantren sebagai suatu kerangka
terpadu yang mencakup struktur pengetahuan, mekanisme produksi ilmu, serta
legitimasi epistemik dalam konteks global.

Berdasarkan telaah literatur, tampak sejumlah kekurangan mendasar yang
belum terjawab dalam penelitian-penelitian sebelumnya. Hingga kini, belum
tersedia model epistemologi pesantren yang terformulasi secara sistematis, baik
dari segi metodologi, struktur pengetahuan, maupun otoritas keilmuannya,

meskipun pesantren telah lama berfungsi sebagai pusat pendidikan Islam. Selain

% Fauza Masyudi Muhammad Aldian Syah, Muhammad Zalnur, “Sejarah Dan Dinamika
Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara :,” Jurnal limiah Nusantara 2, no. 1 (2025): 12-20.

1% Salman Al Farisi, “Model Integrasi Studi Islam: Sains Dan Budaya Nusantara Di
Pesantren  Kholaf,” Jurnal  Penelitan Agama 19, no. 1 (2018): 106-16,
https://doi.org/10.24090/jpa.v19i1.2018.pp106-116.

" Rini Aggisni, Nenden Munawaroh, and Iman Saifullah, “Pengembangan Kurikulum
Pendidikan Agama Islam Di Pondok Pesantren Modern (Penelitian Di Pondok Pesantren Modern
Al-Mashdugqi Garut),” Jurnal Intelek Insan Cendekia 1, no. 8 (2024): 3565-88.

12 Hamsyah, “Epistemologi Pendidikan Islam Nusantara (Studi Interpretatif-Simbolik
Atas Peran Kampus, Pesantren Dan Lembaga Adat).”

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 721

itu, kajian tentang pesantren masih bersifat terpecah-pecah terbatas pada aspek
sejarah, kurikulum, modernisasi, moderasi beragama, atau integrasi sains tanpa
adanya upaya untuk mengintegrasikan seluruh dimensi tersebut dalam suatu
kerangka epistemik yang utuh. Kekurangan lain terlihat pada minimnya kajian
pustaka yang bersifat komprehensif dan kritis dalam merumuskan pesantren
sebagai model epistemologi alternatif bagi pengembangan keilmuan kontemporer.
Ketiadaan konstruksi epistemologis formal tersebut juga berdampak pada
kurangnya visibilitas pesantren dalam percakapan keilmuan Islam global dan
dialog antarperadaban. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk mengisi
celah tersebut dengan menyusun model epistemologi Islam Nusantara yang
berakar pada sistem pengetahuan pesantren melalui analisis literatur yang
mendalam, terstruktur, dan Kritis.

Penelitian ini bertujuan untuk memetakan unsur-unsur utama yang
membentuk sistem pengetahuan dalam tradisi pesantren meliputi metode, sumber
otoritatif, struktur kewenangan keilmuan, nilai-nilai dasar, serta konteks budaya
yang melingkupinya; merumuskan kerangka konseptual yang dapat dijadikan
fondasi bagi pembangunan model epistemologi Islam Nusantara berbasis
pesantren; serta mendemonstrasikan relevansi epistemologi pesantren dalam
menjawab persoalan pendidikan Islam kontemporer, dinamika globalisasi, dan
kebutuhan masyarakat Muslim Indonesia terhadap pengetahuan yang kontekstual,
moderat, dan adaptif.

Penelitian ini diharapkan memberi sumbangan berarti pada dua ranah
utama. Pada tataran teoritis, studi ini menawarkan kerangka epistemologis formal
bagi pendidikan Islam bercorak Nusantara yang dapat digunakan sebagai acuan
akademik dalam kajian keislaman, antropologi agama, dan pendidikan Islam.
Model tersebut sekaligus membuka peluang bagi pengakuan epistemologi lokal
dalam dialog keilmuan global serta memperkaya khazanah teori pengetahuan
Islam. Pada ranah praktis dan kebijakan, penelitian ini memberikan dasar
pemikiran untuk perumusan kurikulum serta kebijakan pendidikan Islam yang
lebih kontekstual, yakni yang mampu mengintegrasikan tradisi pesantren, kearifan
lokal, dan tuntutan modernitas, sehingga dapat melahirkan generasi Muslim yang

moderat, kritis, dan responsif terhadap perubahan sosial.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 722

Kerangka Teori
Epistemologi Pendidikan Islam

Epistemologi merupakan bidang dalam filsafat yang menelaah dasar,
validitas, dan kebenaran suatu pengetahuan, termasuk cara pengetahuan itu
diperoleh serta batas-batas keabsahannya.* Pendidikan Islam secara khusus
adalah bimbingan jasmani dan rohani.** Pendidikan Islam memegang peranan
strategis dalam membentuk karakter dan integritas moral generasi muda. Dalam
arus perubahan sosial yang berlangsung sangat cepat, lembaga pendidikan Islam
dihadapkan pada tantangan yang semakin beragam, terutama terkait arus
globalisasi dan perkembangan teknologi. Sebagian institusi pendidikan Islam
masih mempertahankan pola pembelajaran yang bersifat tradisional dan kurang
atraktif bagi peserta didik, sehingga berpotensi menurunkan minat serta motivasi
mereka dalam proses belajar."

Epistemologi pendidikan Islam merupakan bidang kajian yang
mempelajari proses perolehan, konstruksi, dan transmisi pengetahuan Islam baik
yang bersifat religius maupun ilmiah dalam kerangka sistem pendidikan Islam.
Ruang lingkupnya mencakup sumber-sumber pengetahuan seperti wahyu,
rasionalitas, pengalaman spiritual, dan tradisi; metodologi pembelajaran yang
digunakan; serta orientasi nilai dan moral yang melandasi proses pendidikan.
Dalam perkembangannya, semakin banyak upaya untuk memperbarui paradigma
epistemologi pendidikan Islam agar lebih komprehensif, tidak hanya menekankan
aspek kognitif, tetapi juga menempatkan penguatan karakter, moralitas, dan
dimensi spiritual peserta didik sebagai bagian integral dari proses pendidikan.'®
Dalam perspektif umum, epistemologi membahas tiga aspek utama: (1) sumber

pengetahuan, (2) cara memperoleh pengetahuan, dan (3) validitas pengetahuan.

3 puspa Indah Utami Tilsep Jasnain, Besse Mardianti, Rusfita Sari, Ratu Wardarita,
“Kajian Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi Dalam Pendidikan Islam Di Indonesia,” Al-Fatih:
Jurnal Pendidikan Dan Keislaman V, no. 1 (2022): 43-56.

¥ Mursal Aziz, Berkah 90 Tahun Al-lttihadiyah: Kontribusi Al-lttihadiyah Dalam
Pendidikan Islam Mewujudkan Visi Keumatan (Sukabumi: Haura Utama, 2025).

® Nurul Hidayah, Ahmad Ridwan, and Abdul Azis, “Implementasi Manajemen
Pendidikan Islam Di Era Modern,” Al-Fatih 9, no. 1 (2024): 209-28.

18 Tkang Fauji and Mulyawan Safwand Nugraha, “Redefining Epistemology : Exploring a
New Paradigma in Islamic Education Research,” Indonesian Journal of Multidisciplinary
Research 4, no. 2 (2024): 485-90.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 723

Ketiganya menjadi landasan bagi bagaimana sistem pendidikan Islam menentukan
kurikulum, metode pembelajaran, dan orientasi pembentukan karakter.

Dalam banyak kajian kontemporer, pendidikan Islam tidak hanya
mengandalkan metode tekstual-normatif (misalnya hafalan, pengajaran nash),
melainkan juga mengintegrasikan metode rasional, empiris, dan pengalaman
spiritual. Pendekatan ini memungkinkan pendidikan Islam menjawab tantangan
modernitas dan kontekstualitas."” Sebagai contoh, sebuah artikel mengenai
“Integrasi Epistemologi Keilmuan Islam dalam Kurikulum PAI” menegaskan
bahwa perpaduan antara pendekatan bayani yang berorientasi pada teks,
pendekatan burhani yang mengedepankan rasionalitas dan empirisisme, serta
dimensi irfani yang bersifat spiritual merupakan prasyarat penting agar kurikulum
PAI tetap selaras dengan perkembangan zaman dan kebutuhan peserta didik masa
kini.'®

Epistemologi Islam berperan sebagai landasan dalam perancangan
kurikulum pendidikan Islam yang bersifat menyeluruh, yakni kurikulum yang
tidak semata menekankan penguasaan pengetahuan keagamaan, tetapi juga
mengarahkan pada pembentukan karakter, moralitas, dan integritas spiritual
peserta didik, '° Sejumlah kajian mutakhir menunjukkan bahwa kurikulum yang
dibangun di atas kerangka epistemologi Islam mampu menghadirkan
keseimbangan antara ilmu pengetahuan, etika, dan nilai-nilai spiritual, sehingga
mendorong terbentuknya generasi yang bukan hanya unggul secara akademik,
tetapi juga memiliki kepribadian dan karakter Islami yang kuat.?

Pendidikan Islam saat ini dihadapkan pada tantangan signifikan akibat

kuatnya dominasi paradigma sekuler serta pemisahan antara agama dan sains

7 Abdul Mugtadir.S and Tobron Tobron, “Epistemologi Pendidikan Agama Islam
(Konstruksi Pengetahuan Dan Metodologi Pengetahuan),” |KHLAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan
Islam 2, no. 1 (2025): 166-81.

8 Agus Hasan Saputra, A Heris Hermawan, and Tedi Priatna, “Educational Journal of
Islamic Management ( EJIM ) Integrasi Epistemologi Keilmuan Islam Dalam Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Agama Islam Pada Sekolah Educational Journal of Islamic Management (
EJIM ),” Educational Journal of Islamic Management (EJIM), 2024, 26-31.

° Hasbi Habibi, “Revitalization of the Islamic Education Paradigm: An Islamic
Epistemological Perspective,” Bestari 21, no. 2 (2024): 102,
https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.1532.

% Encep Ishaq, “Penguatan Landasan Epistemologi Dalam Pengembangan Kurikulum
Pendidikan Agama Islam Dan Budi Pekerti Sekolah Dasar Untuk Meningkatkan Karakter Siswa,”
Epistemic: Jurnal llmiah Pendidikan 3, no. 2 (2024): 462-81.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 724

dalam sistem pendidikan formal. Kondisi tersebut menuntut hadirnya suatu
epistemologi yang mampu menghubungkan tradisi keilmuan Islam dengan
kebutuhan perkembangan ilmu pengetahuan modern ?* Sebagai bentuk respons,
berbagai pemikir dan lembaga pendidikan Islam mengembangkan pendekatan
epistemologis yang bersifat integratif, yakni memadukan unsur wahyu,
rasionalitas, empirisisme, spiritualitas, dan konteks budaya lokal. Integrasi ini
menjadikan pendidikan Islam lebih relevan, adaptif, dan memiliki kontribusi yang
nyata terhadap dinamika kehidupan kontemporer.*

Pesantren sebagai Lembaga Penghasil Pengetahuan

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia,
dengan jejak sejarah yang dapat dilacak sejak abad ke-14 bersamaan dengan
proses Islamisasi di Nusantara. Sistem pendidikan ini bermula dari tradisi lokal
dan dipengaruhi oleh pola pendidikan Hindu Buddha, kemudian berkembang
menjadi pusat pembelajaran Islam di bawah otoritas seorang kiai.?
Pertumbuhannya pesat di kawasan pesisir utara Jawa seperti Gresik, Surabaya,
Tuban, Kudus, dan Cirebon yang berperan sebagai jalur perdagangan dan
penyebaran Islam. Dalam perkembangannya, pesantren terus mengalami
perubahan, mulai dari model salaf hingga bentuk modern yang mengintegrasikan
kurikulum agama dan ilmu umum, sehingga mampu menyesuaikan diri dengan
kebutuhan masyarakat dan perkembangan zaman.?*.

Pesantren merupakan institusi kunci dalam pewarisan dan pengembangan
ilmu Islam di Indonesia. Melalui pembelajaran kitab kuning dan metode
tradisional seperti sorogan, bandongan, dan halagah, pesantren membentuk

kompetensi intelektual sekaligus karakter santri. Selain melestarikan tradisi

2l Salminawati Salminawati, Usiono Usiono, and Fauzi Ananda, “Pendidikan Islam
Dalam Perspektif World Converence on Muslim Education: Telaah Ontologis, Aksiologis, Dan
Epistemologis,” Jurnal  Bilgolam Pendidikan Islam 5, no. 1 (2024): 1-9,
https://doi.org/10.51672/jbpi.v5i1.259.

?2 Zhang Runfeng et al., ,” Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar 44, no. 1 (2025):
312-22.

%% Hotni Sari Harahap, M Syukri, and Azwar Lubis, “Resistensi Pondok Pesantren Di Era
Digitalisasi (Studi Kasus Pondok Pesantren Musthafawiyah Purba Baru),” Al-Fatih: Jurnal
Pendidikan Dan Keislaman 5, no. 1 (2022): 1.

* Muhamad Ari, Sulaiman Dorloh, and Shuhairimi Abdullah, “A Systematic Literature
Review of Islamic Boarding School ( Pesantren ) Education in Indonesia ( 2014-2024 ) Islamic
Boarding Schools Are Indonesian-Based Traditional Islamic Educational Institutions . 1 Islamic
Boarding Schools Are among the Most Ancient,” Tribakti 35 (2024): 161-80.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 725

keilmuan, pesantren berperan sebagai agen perubahan sosial dan pusat kaderisasi
ulama. Dominasi otoritatif kiai menjaga legitimasi dan kesinambungan jaringan
intelektual pesantren. Dengan kontribusi tersebut, pesantren memiliki dampak
signifikan terhadap perkembangan keilmuan Islam di berbagai level.?>. Pesantren
merespons modernitas dengan mengintegrasikan ilmu agama dan umum serta
memanfaatkan teknologi digital. Kurikulum diperbarui agar lebih adaptif dan
menekankan pendidikan karakter. Melalui inovasi tersebut, pesantren tetap
relevan sebagai pusat pelestarian tradisi sekaligus penghasil pengetahuan baru

yang sesuai dengan kebutuhan masyarakat masa kini.?

Islam Nusantara sebagai Kerangka Epistemologis

Islam Nusantara dipahami sebagai bentuk praksis sosial sekaligus
kerangka epistemologis yang memadukan ajaran Islam dengan kearifan budaya
lokal. Dari sisi epistemologi, konsep ini bukan sekadar penanda geografis, tetapi
merupakan model pemikiran yang menekankan sikap moderat, toleran, dan
apresiatif terhadap tradisi setempat. Manifestasi sosial Islam Nusantara tampak
dalam praktik keagamaan seperti tahlilan, slametan, dan peringatan maulid, yang
menjadi sarana dakwah serta penguat kohesi sosial. Dengan demikian, Islam
Nusantara mempertahankan esensi ajaran Islam sambil menyesuaikan bentuk
ekspresi keagamaannya dengan realitas sosial-budaya Indonesia.?’

Islam Nusantara memiliki karakter yang kontekstual, adaptif, dan dialogis,
dengan akar yang kuat dalam budaya lokal. Pendekatan ini memandang
keberagaman sebagai kondisi sosial yang harus dihargai, sehingga memungkinkan
terjadinya interaksi harmonis antara ajaran Islam dan tradisi lokal tanpa
mengabaikan prinsip-prinsip dasarnya. Model ini menghasilkan praktik
keagamaan yang inklusif dan responsif terhadap dinamika masyarakat

multikultural. Selain itu, Islam Nusantara menolak homogenisasi budaya dan

% Lukman Hakim, “Pesantren as the Identity of Islamic and Cultural Education in West
Java,” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 15, no. 4 (2023): 4578-86,
https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3369.

% Cecep Nikmatullah et al., “Digital Pesantren: Revitalization of the Islamic Education
System in the Disruptive Era,” Al-lzzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian 18, no. 1 (2023): 1,
https://doi.org/10.31332/ai.v0i0.5880.

%" David Eko Setiawan and Kalis Stevanus, “Significance Of,” Significance of Islam
Nusantara Values in an Indonesian Multicultural Society 27, no. 6 (2023): 1-6.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 726

menegaskan perlunya penyesuaian ajaran Islam agar selaras dengan kebutuhan
serta nilai-nilai lokal. 2

Secara epistemologis, Islam Nusantara memposisikan tradisi, pengalaman
historis, dan kearifan lokal sebagai sumber pengetahuan yang dapat disejajarkan
dengan teks normatif Islam, selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat.
Pendekatan ini terlihat dalam pemanfaatan metode istihsan, mashlahah mursalah,
dan ‘urf dalam penetapan hukum, serta dalam penghargaan terhadap
kesinambungan sanad keilmuan. Dengan demikian, Islam Nusantara membangun
kerangka epistemologi yang mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, dan realitas
sosial, sehingga tetap adaptif dan relevan di tengah dinamika perubahan zaman.%.

Dalam tradisi keilmuan Islam, Abed al-Jabiri membagi epistemologi
menjadi tiga corak utama: bayani, burhani, dan irfani. Epistemologi bayani
berorientasi pada otoritas teks, menjadikan Al-Qur’an dan hadis sebagai sumber
pengetahuan utama melalui penggunaan qiyas dan istidlal. Pendekatan ini
memberikan kerangka pemahaman yang sistematis, meskipun berpotensi kaku
jika tidak diimbangi pendekatan lain. Epistemologi irfani menempatkan
pengalaman spiritual dan intuisi batin sebagai dasar pencapaian pengetahuan,
terutama dalam tradisi tasawuf. Adapun epistemologi burhani bertumpu pada
rasionalitas dan argumentasi logis, dengan akal dan pengalaman empiris sebagai
sumber pengetahuan. Corak burhani berkembang melalui pengaruh filsafat
Yunani, khususnya Aristoteles, sehingga memunculkan tradisi keilmuan yang
lebih terbuka dan rasional. ¥

Dalam sejarah pemikiran Islam, perpaduan antara ilmu nagli dan aqli
menjadi fondasi penting bagi kemajuan intelektual pada masa keemasan Islam.
Para ulama berhasil memadukan wahyu dengan penalaran rasional, sehingga
melahirkan tokoh seperti Ibnu Sina, al-Farabi, dan al-Ghazali serta mendorong

perkembangan sains dan filsafat. Dikotomi antara keduanya mulai muncul ketika

%8 Hari Widiyanto, “Konsep Pernikahan Dalam Islam (Studi Fenomenologis Penundaan
Pernikahan Di Masa Pandemi),” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 1 (2020): 103,
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4il1.213.

# Abdul Aziz and Debi Arlianto, “Islam Nusantara: Ambiguity, Cultural Strategy or
Originality,” Batuthah: Jurnal Sejarah Padaban Islam 2, no. 1 (2023): 74-89,
https://doi.org/10.38073/batuthah.v2i1.1084.

% A Ulliyah et al., “96-Avrticle Text-332-370-10-20240406,” Revorma: Jurnal Pendidikan
Dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33-43.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 727

sekularisme dan pemisahan kurikulum modern memengaruhi pendidikan Islam.
Kondisi ini turut menyebabkan stagnasi pemikiran. Karena itu, berbagai lembaga
Islam kontemporer berupaya mengintegrasikan kembali kedua sumber
pengetahuan tersebut guna membangun sistem pendidikan yang lebih menyeluruh

dan relevan.®

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menerapkan metode studi kepustakaan dengan fokus pada
pengumpulan serta analisis data dari berbagai sumber tertulis, baik primer
maupun sekunder. Pendekatan ini relevan untuk kajian keislaman, terutama dalam
menelaah perkembangan pemikiran, tradisi, dan institusi pesantren. Melalui
metode ini, peneliti dapat mengkaji karya-karya klasik, manuskrip, dan literatur
ilmiah secara sistematis guna memperoleh pemahaman yang mendalam.®
Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada kajian konseptual
mengenai sistem pengetahuan pesantren dan konstruksi epistemologi Islam
Nusantara, yang dapat diakses melalui karya ilmiah, manuskrip pesantren, kitab
klasik, serta publikasi akademik kontemporer.

Pendekatan yang digunakan meliputi pendekatan historis-epistemologis
untuk menelusuri perkembangan tradisi keilmuan pesantren, analisis isi untuk
mengekstraksi konsep-konsep epistemologis dari literatur, serta pendekatan
hermeneutik untuk menafsirkan teks secara kontekstual. Ketiga pendekatan ini
memungkinkan pemahaman yang menyeluruh terhadap pola, struktur, dan
orientasi pengetahuan yang berkembang di pesantren.

Data penelitian bersumber dari literatur primer seperti karya ulama
Nusantara dan literatur sekunder berupa artikel jurnal bereputasi, buku akademik,
dan hasil penelitian terkait epistemologi Islam dan Islam Nusantara. Data
dikumpulkan melalui seleksi literatur, pengelompokan isi, serta penarikan

informasi penting berdasarkan kata kunci tema penelitian.

31 Wawan Saepul Bahri, Muhammad Zuhdi, and Suparto Suparto, “Integrating Naqli and
Agli Science in Islamic Education: Toward a Comprehensive Learning Model,” J-PAIl: Jurnal
Pendidikan Agama Islam 11, no. 2 (2025): 8296, https://doi.org/10.18860/jpai.v11i2.31447.

32 Agus Susilo Saefullah, “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi
Agama Dan Keberagamaan Dalam Islam,” Al-Tarbiyah : Jurnal llmu Pendidikan Islam 2, no. 4
(2024): 195-211, https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 728

Analisis data dilakukan dengan analisis isi, analisis tematik, dan sintesis
literatur untuk merumuskan pola epistemologis pesantren dan hubungannya
dengan konstruksi Islam Nusantara. Melalui langkah-langkah tersebut, penelitian
menghasilkan pemahaman komprehensif mengenai bagaimana pesantren
membangun, mengelola, dan mentransmisikan sistem pengetahuannya dalam

konteks epistemologi Islam Nusantara.

Hasil dan Pembahasan Penelitian
Struktur Epistemologi dalam Sistem Pengetahuan Pesantren

Analisis literatur mengindikasikan bahwa konstruksi epistemologi
pesantren berlandaskan tiga elemen pokok, yakni sumber pengetahuan, metode
transmisi dan pemerolehan ilmu, serta landasan nilai yang menopang bangunan
keilmuan pesantren. Sumber pengetahuan tidak hanya ditarik dari khazanah teks
klasik (kitab kuning), tetapi juga dari otoritas keilmuan para kiai, beserta tradisi
intelektual yang diwariskan secara turun-temurun dalam komunitas pesantren.
Kajian historis memperlihatkan bahwa sejak fase awal Islam di Nusantara, model
pendidikan berbasis komunitas seperti surau, meunasah, hingga pesantren telah
mengintegrasikan hubungan organik antara teks dan guru sebagai figur penafsir
utama tradisi keilmuan.®

Metodologi pembelajaran di pesantren seperti sorogan, bandongan,
musyawarah kitab, dan halagah berperan sebagai mekanisme produksi
pengetahuan sekaligus sebagai wahana internalisasi nilai keilmuan dan moral.
Pendekatan ini memungkinkan perpaduan antara pendekatan tekstual-normatif
(bayani), rasional/empiris (bdrhan), dan spiritual/irfani, sehingga epistemologi
pesantren bersifat holistik dan fleksibel. Temuan tersebut memberikan kontribusi
tambahan bagi kajian mengenai epistemologi sains Islam dalam praktik
pengajaran di pesantren modern.

Hasil penelitian sebelumnya mengungkap bahwa proses produksi
pengetahuan di lingkungan pesantren berakar pada sumber wahyu, namun tetap

membuka ruang bagi penggunaan pendekatan rasional maupun empiris dalam

%% Fatiyah, “Historiografi Pesantren Di Indonesia,” Historia Madania 5, no. 1 (2021): 65—
80.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 729

pengembangan ilmu.®** Dengan demikian, struktur epistemologi pesantren tidak
statis ataupun tunggal melainkan berlapis dan terbuka terhadap adaptasi,
memungkinkan model pengetahuan yang kontekstual dan relevan dengan

perkembangan zaman.

Mekanisme Produksi Pengetahuan dan Adaptasi Kontekstual

Temuan literatur mengungkap bahwa produksi pengetahuan di pesantren
berjalan melalui mekanisme komunal dan dialogis: diskusi Kkitab, musyawarah
antar-santri, interpretasi kontekstual, serta integrasi ilmu agama dan pengetahuan
umum. Proses ini mirip dengan praktik “peer review” tradisional, di mana santri
dan kiai bersama-sama menafsirkan teks, mempertimbangkan konteks sosial, dan
mengekstrapolasi relevansinya bagi kehidupan kontemporer.® Selain itu, dalam
era digital, banyak pesantren yang mampu mengadaptasi metode dakwah dan
pendidikan dengan memanfaatkan media sosial dan kanal digital. Misalnya,
penelitian kasus di beberapa pesantren menunjukkan bahwa media digital seperti
YouTube, Instagram, dan media sosial lainnya digunakan sebagai strategi dakwah
dan pendidikan yang memungkinkan penyebaran pengetahuan lebih luas serta
partisipasi publik yang lebih besar.*® Namun, adaptasi tersebut tidak menggeser
model tradisional, melainkan berjalan secara paralel dan saling melengkapi.
Dengan demikian, mekanisme produksi pengetahuan di pesantren sekarang
bersifat dual tradisional dan modern sekaligus mempertahankan kontinuitas

epistemik sambil menyesuaikan diri dengan dinamika sosial dan teknologi zaman.

Otoritas Keilmuan Kiai dan Dinamika Legitimasi dalam Konteks
Kontemporer

Hasil studi menunjukkan bahwa otoritas kiai tetap menjadi pilar utama
dalam epistemologi pesantren: sebagai penafsir kitab, pembimbing spiritual, dan
penjaga terus-menerus tradisi keilmuan. Otoritas ini tidak hanya berbasis

% Mohamad Yasin Yusuf, “Pesantren Sains: Epistemology of Islamic Science in
Teaching System,” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 23, no. 2 (2015): 283,
https://doi.org/10.21580/ws.23.2.280.

% Anik Faridah, “Pesantren, Sejarah Dan Metode Pembelajarannya Di Indonesia. Al-
Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial,” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 13, no.
Education (2019): 78-90.

% Kirtawadi, “Kedudukan Al-Qur’an Dan Hadis Sebagai Dasar Pendidikan Islam,”
Jurnal PAI: Kajian Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (2023): 204-19.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 730

senioritas, tetapi juga pada kedalaman keilmuan dan reputasi moral.®” Kultur
intelektual pesantren menempatkan adab sebagai fondasi utama pembentukan
karakter santri. Nilai etika ini tidak hanya diajarkan secara konseptual, tetapi juga
dibentuk melalui pembiasaan harian, keteladanan Kkiai, serta aturan yang
terorganisasi dalam lingkungan pesantren.® Dalam konteks modern, otoritas kiai
mengalami proses negosiasi seiring dengan meningkatnya literasi digital dan
keterlibatan publik dalam diskursus keagamaan. Penelitian empiris menunjukkan
bahwa meskipun dakwah dan pengetahuan kini juga disebarkan lewat media
digital, otoritas kiai tidak melemabh; justru beberapa pesantren memperkuat posisi
kiai dengan memanfaatkan media digital sebagai ruang dakwah dan pendidikan.*

Transformasi ini memperkaya pola kepemimpinan pesantren: Kiai tak
hanya mengajar kitab, tetapi juga menjadi komunikator publik, narasumber
kontekstual, dan mediator pemikiran di tengah perubahan zaman. Dengan
demikian, otoritas keilmuan pesantren tetap relevan sekaligus dinamis, mampu
menjembatani tradisi dan modernitas. Temuan ini menjawab tujuan penelitian
untuk menunjukkan bagaimana epistemologi pesantren dapat berfungsi sebagai
model epistemologi Islam Nusantara yang kontekstual, adaptif, dan bermakna

bagi era global.

Karakter Epistemologi Islam Nusantara dalam Pesantren

Pesantren di Indonesia menunjukkan karakter epistemologis yang khas
melalui proses pribumisasi ilmu, yaitu penyesuaian ajaran syariat Islam dengan
konteks sosial dan budaya lokal. Hal ini tampak dalam integrasi nilai-nilai lokal
seperti sipakatau (saling menghormati), sigunakannge’ (saling mengingatkan),
dan sipakalebbi (saling memuliakan) ke dalam praktik keseharian pesantren.*

" Mahmudah Nur, “Quo Vadis Pendidikan Pondok Pesantren Dan Pengaruhnya Otoritas
Kiai Dalam Prespektif Filsafat Sosiologi,” Wahana Akademika:Jurnal Studi Dan Sosial 10, no. 4
(2023): 31-41.

% Chusnul Muali et al., “The Role of Sufistic-Based Kiai Leadership in Developing the
Character of Santri in the Pesantren,” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 13, no. 3 (2021): 1705-14,
https://doi.org/10.35445/alishlah.v13i3.1012.

% Siti Badi’ah, Luthfi Salim, and Muhammad Candra Syahputra, “Islamic Boarding
Schools and Social Change in the Digital Era,” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 21, no. 2 (2021):
349-64.

“ Muhammad Algadri Burga and Muljono Damopolii, “Reinforcing Religious
Moderation Through Local Culture-Based Pesantren,” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 2 (2022):
145-62, https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19879.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 731

Pribumisasi tersebut tampak pula dalam pemanfaatan bahasa daerah, pelestarian
tradisi lokal, serta penyesuaian kurikulum dan metode pembelajaran agar selaras
dengan kebutuhan serta dinamika masyarakat Indonesia. Epistemologi pesantren
Nusantara menekankan harmoni antara pendekatan bayani (tekstual), burhani
(rasional), dan irfani (spiritual-intuitif) dalam proses pendidikan** Keseimbangan
tiga pendekatan ini menciptakan model epistemik yang holistic santri tidak hanya
menguasai teks dan argumentasi logis, tetapi juga memperoleh kedalaman
spiritual yang menuntun etika berpikir dan bertindak.

Pesantren menumbuhkan rasionalitas kontekstual melalui forum bahtsul
masa’il dan pembelajaran berbasis masalah. Proses tersebut meningkatkan
kapasitas analisis kritis serta membangun kepekaan social.** Pendekatan ini
memperlihatkan bahwa epistemologi pesantren bukan sekadar reproduksi ilmu,
tetapi juga produksi pengetahuan yang responsif terhadap perubahan sosial.

Model epistemologi Islam Nusantara di pesantren tampak melalui
perpaduan antara tradisi keilmuan Islam, budaya lokal, dan nilai-nilai universal.
Pesantren berfungsi bukan hanya sebagai penjaga warisan intelektual Islam, tetapi
juga sebagai ruang dialog budaya, di mana nilai-nilai lokal seperti toleransi,
gotong royong, dan kearifan masyarakat setempat terintegrasi dalam pendidikan
dan praktik keseharian. Sinergi tersebut membentuk episteme khas Nusantara
yang adaptif, moderat, dan relevan dengan konteks sosial, sekaligus memperkuat
identitas keislaman yang inklusif dan harmonis.*?

Otoritas keilmuan di pesantren dibangun melalui sistem sanad, yakni
rantai transmisi ilmu yang mengaitkan kiai dan santri dengan tradisi keilmuan
Islam yang lebih luas. Sanad berfungsi sebagai mekanisme verifikasi epistemik
yang memastikan pengetahuan yang diajarkan memiliki legitimasi, otoritas, dan

* Anwar Ma’rufi et al., “Burhani Epistemology in The Scientific Development of
Contemporary Pesantren,” Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education 5, no. 2 (2024):
301-14, https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937.

> Muhammad Nasir and Muhammad Khairul Rijal, “Keeping the Middle Path:
Mainstreaming Religious Moderation through Islamic Higher Education Institutions in Indonesia,”
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 2 (2021): 213-41,
https://doi.org/10.18326/ijims.v11i2.213-241.

43 Ahmad Fauzi, Ibnu Elmi AS Pelu, and Nornazira Suhairom, “Local Wisdom of
Pesantren as Core Value in Building an Islamic Education Organizational Culture in Indonesia,”
Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 21, no. 1 (2023): 16-28,
https://doi.org/10.21154/cendekia.v21i1.6065.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 732

keterhubungan dengan sumber-sumber otentik. Melalui sistem ini, pesantren
mampu menjaga keaslian ajaran sekaligus tetap menyediakan ruang bagi inovasi
dan adaptasi sesuai perkembangan zaman.**

Pesantren memegang peran penting dalam menanamkan nilai-nilai
moderasi (wasathiyah) melalui kurikulum, tradisi, dan praktik kehidupan sehari-
hari.*® Transformasi ini menjadikan pesantren bukan hanya pelestari tradisi, tetapi
juga aktor penting dalam pengembangan epistemologi Islam yang relevan bagi

masyarakat modern..

Penutup

Penelitian ini menegaskan bahwa pesantren memiliki sistem pengetahuan
yang berkarakter khas, yang dibangun melalui integrasi tradisi keilmuan klasik,
nilai-nilai lokal Nusantara, dan prinsip universal Islam. Produksi pengetahuan di
pesantren berlangsung melalui mekanisme sanad keilmuan, kajian kitab kuning,
praktik bahtsul masa’il, serta internalisasi adab yang membentuk otoritas
epistemik yang berkelanjutan. Integrasi kerangka epistemologi bayant, burhant,
dan ‘irfani menunjukkan bahwa pesantren mengembangkan model keilmuan yang
holistik, yang mampu memadukan dimensi tekstual, rasional, dan spiritual secara
seimbang.

Secara teoretis, temuan ini mengonfirmasi bahwa pesantren merupakan
produsen epistemologi lokal yang memiliki distingsi dibandingkan pola Timur
Tengah maupun paradigma modern-sekuler. Hal ini memberikan landasan ilmiah
bagi penyusunan teori epistemologi Islam Nusantara yang lebih sistematis dan
berakar pada pengalaman keilmuan lokal. Secara praktis, penelitian ini
menunjukkan bahwa pesantren dapat dijadikan model alternatif pendidikan Islam
yang relevan bagi era modern, baik dalam penguatan moderasi beragama,
pengembangan kurikulum kontekstual, maupun pembentukan karakter dan
kompetensi abad ke-21. Implikasi ini membuka peluang bagi penelitian lanjutan
mengenai transformasi epistemologi pesantren di tengah perkembangan teknologi

dan dinamika sosial yang terus berubah.

* Ubaidillah and Muhammad Fauzinudin Faiz, “Ulumuna,” Beyond The Sacred Walls:
Reimagining Pesantren’s Architecture of Islamic Moderation Ubaidillah, 29, no. 1 (2025): 32-70.

* Burga and Damopolii, “Reinforcing Religious Moderation Through Local Culture-
Based Pesantren.”

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 733

Daftar Pustaka

Abdul Aziz, and Debi Arlianto. “Islam Nusantara: Ambiguity, Cultural Strategy
or Originality.” Batuthah: Jurnal Sejarah Padaban Islam 2, no. 1 (2023):
74-89. https://doi.org/10.38073/batuthah.v2i1.1084.

Aggisni, Rini, Nenden Munawaroh, and Iman Saifullah. “Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Agama Islam Di Pondok Pesantren Modern
(Penelitian Di Pondok Pesantren Modern Al-Mashduqi Garut).” Jurnal
Intelek Insan Cendekia 1, no. 8 (2024): 3565-88.

Anik Faridah. “Pesantren, Sejarah Dan Metode Pembelajarannya Di Indonesia.
Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam
Dan Sosial 13, no. Education (2019): 78-90.

Anita, Mustagim Hasan, Andi Warisno, Anshori4 M Afif, and An An Andari.
“Dinamika Lembaga Pendidikan Pesantren” 4, no. 3 (2022): 509-24.

Ari, Muhamad, Sulaiman Dorloh, and Shuhairimi Abdullah. “A Systematic
Literature Review of Islamic Boarding School (Pesantren) Education in
Indonesia (2014-2024) Islamic Boarding Schools Are Indonesian-Based
Traditional Islamic Educational Institutions . 1 Islamic Boarding Schools Are
among the Most Ancient.” Tribakti 35 (2024): 161-80.

Aziz, Mursal. Berkah 90 Tahun Al-Ittihadiyah: Kontribusi Al-lttihadiyah Dalam
Pendidikan Islam Mewujudkan Visi Keumatan. Sukabumi: Haura Utama,
2025.

Azizah, Hari Nur, Nicky Estu, Putu Muchtar, and Freddrick Tiagita Putra.
“Pesantren As.” Academicus: Journal of Teaching and Learning 1, no. 1
(2022): 9-15.

Badi’ah, Siti, Luthfi Salim, and Muhammad Candra Syahputra. “Islamic Boarding
Schools and Social Change in the Digital Era.” Analisis: Jurnal Studi
Keislaman 21, no. 2 (2021): 349-64.

Bahri, Wawan Saepul, Muhammad Zuhdi, and Suparto Suparto. “Integrating
Nagli and Agli Science in Islamic Education: Toward a Comprehensive
Learning Model.” J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam 11, no. 2 (2025):
82-96. https://doi.org/10.18860/jpai.v11i2.31447.

Burga, Muhammad Alqadri, and Muljono Damopolii. “Reinforcing Religious
Moderation Through Local Culture-Based Pesantren.” Jurnal Pendidikan
Islam 8, no. 2 (2022): 145-62. https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19879.

Farisi, Salman Al. “Model Integrasi Studi Islam: Sains Dan Budaya Nusantara Di
Pesantren Kholaf.” Jurnal Penelitian Agama 19, no. 1 (2018): 106-16.
https://doi.org/10.24090/jpa.v19i1.2018.pp106-116.

Fatiyah. “Historiografi Pesantren Di Indonesia.” Historia Madania 5, no. 1
(2021): 65-80.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 734

Fauji, Ikang, and Mulyawan Safwand Nugraha. “Redefining Epistemology:
Exploring a New Paradigma in Islamic Education Research.” Indonesian
Journal of Multidisciplinary Research 4, no. 2 (2024): 485-90.

Fauzi, Ahmad, Ibnu Elmi AS Pelu, and Nornazira Suhairom. “Local Wisdom of
Pesantren as Core Value in Building an Islamic Education Organizational
Culture in Indonesia.” Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan
21, no. 1 (2023): 16-28. https://doi.org/10.21154/cendekia.v21i1.6065.

Habibi, Hasbi. “Revitalization of the Islamic Education Paradigm: An Islamic
Epistemological  Perspective.” Bestari 21, no. 2 (2024): 102.
https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.1532.

Hakim, Lukman. “Pesantren as the Identity of Islamic and Cultural Education in
West Java.” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 15, no. 4 (2023): 4578-86.
https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3369.

Hamsyah, Junaidi. “Epistemologi Pendidikan Islam Nusantara (Studi Interpretatif-
Simbolik Atas Peran Kampus, Pesantren Dan Lembaga Adat).” Analisis:
Jurnal  Studi  Keislaman 15, no. 2  (2017):  293-320.
https://doi.org/10.24042/ajsk.v15i2.725.

Harahap, Hotni Sari, M Syukri, and Azwar Lubis. “Resistensi Pondok Pesantren
Di Era Digitalisasi (Studi Kasus Pondok Pesantren Musthafawiyah Purba
Baru).” Al-Fatih: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman 5, no. 1 (2022): 1.

Hidayah, Nurul, Ahmad Ridwan, and Abdul Azis. “Implementasi Manajemen
Pendidikan Islam Di Era Modern.” Al-Fatih 9, no. 1 (2024): 209-28.

Huda, Mualimul. “Eksistensi Pesantren Dan Deradikalisasi Pendidikan Islam Di
Indonesia (Menyemai Spirit Toleransi Dan Pendidikan Islam Multikultural).”
FOKUS Jurnal Kajian Keislaman Dan Kemasyarakatan 3, no. 1 (2018): 87.
https://doi.org/10.29240/jf.v3i1.458.

Ishaq, Encep. ‘“Penguatan Landasan Epistemologi Dalam Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Agama Islam Dan Budi Pekerti Sekolah Dasar Untuk
Meningkatkan Karakter Siswa.” Epistemic: Jurnal IImiah Pendidikan 3, no.
2 (2024): 462-81.

Kirtawadi. “Kedudukan Al-Qur’an Dan Hadis Sebagai Dasar Pendidikan Islam.”
Jurnal PAI: Kajian Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (2023): 204-19.

Lailaturrosidah, Azah. “Pengembangan Buku Ajar Integrasi Sains Dan Al-Qur’an
Dalam Pembelajaran Matematika Kelas X Madrasah Aliyah,” 2024.

Ma’rufi, Anwar, Saifudin, Khorun Nisa’, and Muhajir. “Burhani Epistemology in
The Scientific Development of Contemporary Pesantren.” Tafkir:
Interdisciplinary Journal of Islamic Education 5, no. 2 (2024): 301-14.
https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937.

Mas’udi, Ahmad Thoyib. “The Evolution of Pesantren Education: Continuity and

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 735

Change in Curriculum and Management amid Modernization.” Journal of
Pesantren and Diniyah Studies 1, no. 2 (2024): 211-18.
https://doi.org/10.63245/jpds.v1i2.23.

Muali, Chusnul, Moh Rofiki, Hasan Baharun, Zamroni Zamroni, and Lukman
Sholeh. “The Role of Sufistic-Based Kiai Leadership in Developing the
Character of Santri in the Pesantren.” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 13,
no. 3 (2021): 1705-14. https://doi.org/10.35445/alishlah.v13i3.1012.

Muhammad Aldian Syah, Muhammad Zalnur, Fauza Masyudi. “Sejarah Dan
Dinamika Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara:” Jurnal IImiah
Nusantara 2, no. 1 (2025): 12—20.

Mugtadir.S, Abdul, and Tobron Tobron. “Epistemologi Pendidikan Agama Islam
(Konstruksi Pengetahuan Dan Metodologi Pengetahuan).” IKHLAS : Jurnal
IImiah Pendidikan Islam 2, no. 1 (2025): 166-81.

Nasir, Muhammad, and Muhammad Khairul Rijal. “Keeping the Middle Path:
Mainstreaming Religious Moderation through Islamic Higher Education
Institutions in Indonesia.” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies
11, no. 2 (2021): 213-41. https://doi.org/10.18326/ijims.v11i2.213-241.

Nikmatullah, Cecep, Wawan Wahyudin, Naf’an Tarihoran, and Anis Fauzi.
“Digital Pesantren: Revitalization of the Islamic Education System in the
Disruptive Era.” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian 18, no. 1 (2023): 1.
https://doi.org/10.31332/ai.v0i0.5880.

Nur, Mahmudah. “Quo Vadis Pendidikan Pondok Pesantren Dan Pengaruhnya
Otoritas Kiai Dalam  Prespektif Filsafat  Sosiologi.” Wahana
Akademika:Jurnal Studi Dan Sosial 10, no. 4 (2023): 31-41.

Ramdlani, Afif, Sa’diyatul Ulya, and Ainul Hikam. ‘“Modernisasi Pendidikan
Pesantren Aswaja; Pengembangan Kurikulum Berbasis Identitas Dan
Kontinuitas.” An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam Aswaja 4, no. 1 (2024): 20—
35. https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v4i1.21684.

Runfeng, Zhang, Zhao Yongfeng, Chen Jiangyi, and Shen Peng. “iKij##t 1
XK 2 VT X 1.7 Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 44, no. 1
(2025): 312-22.

Saefullah, Agus Susilo. “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada
Studi Agama Dan Keberagamaan Dalam Islam.” Al-Tarbiyah : Jurnal llmu
Pendidikan Islam 2, no. 4 (2024): 195-211. https://doi.org/10.59059/al-
tarbiyah.v2i4.1428.

Safitri, Lis, Fadlil Munawwar Manshur, and Husni Thoyyar. “Nurcholish Madjid
on Indonesian Islamic Education: A Hermeneutical Study.” Jurnal llmiah
Islam Futura 22, no. 2 (2022): 244-59,
https://doi.org/10.22373/jiif.v22i2.5749.

Salminawati, Salminawati, Usiono Usiono, and Fauzi Ananda. “Pendidikan Islam

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 736

Dalam Perspektif World Converence on Muslim Education: Telaah
Ontologis, Aksiologis, Dan Epistemologis.” Jurnal Bilgolam Pendidikan
Islam 5, no. 1 (2024): 1-9. https://doi.org/10.51672/jbpi.v5i1.259.

Saputra, Agus Hasan, A Heris Hermawan, and Tedi Priatna. “Educational Journal
of Islamic Management ( EJIM ) Integrasi Epistemologi Keilmuan Islam
Dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Pada Sekolah
Educational Journal of Islamic Management ( EJIM ).” Educational Journal
of Islamic Management (EJIM), 2024, 26-31.

Setiawan, David Eko, and Kalis Stevanus. “Significance Of.” Significance of
Islam Nusantara Values in an Indonesian Multicultural Society 27, no. 6
(2023): 1-6.

Tilsep Jasnain, Besse Mardianti, Rusfita Sari, Ratu Wardarita, Puspa Indah Utami.
“Kajian Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi Dalam Pendidikan Islam Di
Indonesia.” Al-Fatih: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman V, no. 1 (2022):
43-56.

Ubaidillah, and Muhammad Fauzinudin Faiz. “Ulumuna.” Beyond The Sacred
Walls: Reimagining Pesantren’s Architecture of Islamic Moderation

Ubaidillah, 29, no. 1 (2025): 32-70.

Ulliyah, A, E Aulia, M Ikhsan, R Ramadhani, Nasikhin, M Junaedi, and A
Timothy. “96-Article Text-332-370-10-20240406.” Revorma: Jurnal
Pendidikan Dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33-43.

Widiyanto, Hari. “Konsep Pernikahan Dalam Islam (Studi Fenomenologis
Penundaan Pernikahan Di Masa Pandemi).” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 1
(2020): 103. https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.213.

Yusuf, Mohamad Yasin. “Pesantren Sains: Epistemology of Islamic Science in
Teaching System.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 23, no.
2 (2015): 283. https://doi.org/10.21580/ws.23.2.280.

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025



