
Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   717 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

 

SISTEM PENGETAHUAN PESANTREN SEBAGAI 

MODEL EPISTEMOLOGI ISLAM NUSANTARA: 

ANALISIS LITERATUR 

Rasti Astuti Laisaan, Muhammad Husni 

Universitas Al-Qolam 

Jl Raya, Dusun Baron, Putat Lor, Kec. Gondanglegi, Kabupaten Malang, Jawa 

Timur 65174 

rastiastutilaisaan25@pasca.alqolam.ac.id, Husni@alqolam.ac.id   

 

Abstract: This research aims to examine and formulate the knowledge system of 

Islamic boarding schools (pesantren) as a model of Nusantara Islamic 

epistemology relevant to the development of contemporary Islamic education. 

This research employs a literature review method, examining recent scholarly 

works on Islamic boarding schools, classical Islamic epistemology, and modern 

Islamic educational theory. Through a critical analysis of this literature, the 

research identifies that the knowledge system of Islamic boarding schools is 

constructed through a combination of the scholarly authority of the kiai (Islamic 

scholars), the sanad tradition, the study of yellow books (kitab kuning), the 

practice of bahtsul masā'il (religious discourse), and the integration of three 

epistemological approaches: bayani (textual), burhani (rational-empirical), and 

irfani (spiritual-intuitive). These findings demonstrate that Islamic boarding 

schools function not only as centers for the transmission of classical Islamic 

knowledge but also as institutions capable of producing new knowledge products 

contextualized to the socio-religious dynamics of Indonesian society. The results 

confirm that Islamic boarding school epistemology makes a significant 

contribution to the construction of an Nusantara Islamic epistemology 

characterized by moderation, local wisdom, and adaptability to modernity. 

Theoretically, this research strengthens the position of Islamic boarding schools 

as epistemic sources distinct from Middle Eastern models of scholarship and 

modern-secular educational paradigms. Practically, this epistemological model 

can serve as a basis for developing a more relevant, integrative Islamic education 

curriculum oriented toward developing spiritual character and 21st-century 

competencies. 

Keywords: Boarding School, Epistemology, Indonesian Islam. 

Pendahuluan 

Di Indonesia, adanya pluralitas tradisi keilmuan Islam telah menghasilkan 

keragaman gaya berpikir dan praktik keagamaan.
1
 Salah satu lembaga yang paling 

                                                           
1
 Mualimul Huda, “Eksistensi Pesantren Dan Deradikalisasi Pendidikan Islam Di 

Indonesia (Menyemai Spirit Toleransi Dan Pendidikan Islam Multikultural),” FOKUS Jurnal 

Kajian Keislaman Dan Kemasyarakatan 3, no. 1 (2018): 87, https://doi.org/10.29240/jf.v3i1.458. 

Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman 

P-ISSN: 2598-800X, E- ISSN: 2615-2401 
Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

 

mailto:rastiastutilaisaan25@pasca.alqolam.ac.id
mailto:Husni@alqolam.ac.id


Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   718 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

lama berperan dalam pengembangan keilmuan Islam lokal adalah pesantren. 

Sebagai institusi pendidikan Islam tradisional, pesantren telah lama menjadi pusat 

pengajaran agama, pembinaan moral-spiritual, dan pembentukan identitas 

keislaman di masyarakat Nusantara.
2
  

Pesantren adalah lembaga pendidikan bercorak tradisional, pesantren 

memiliki karakteristik khas yang membedakannya dari institusi pendidikan 

lainnya. Sistem pemondokan, relasi intens antara kiai dan santri, serta 

pemanfaatan kitab kuning sebagai rujukan utama, menjadi ciri yang melekat 

dalam proses pembelajaran.
3
 Problematika identitas epistemologi Islam di 

Indonesia muncul dari ketegangan antara tradisi intelektual lokal dan dominasi 

wacana keilmuan Timur Tengah. Namun, sejak era modern dan pasca-

kolonialisme, arus globalisasi serta dominasi wacana keilmuan Timur Tengah 

mulai menggeser orientasi keilmuan, banyak institusi pendidikan Islam meniru 

model akademik dan kurikulum dari dunia Arab, sehingga epistemologi lokal 

yang berkembang secara organik dalam tradisi pesantren dan kearifan Nusantara 

sering kali tidak mendapat posisi yang setara.
4
 Situasi ini menimbulkan 

pertanyaan penting: apakah sistem pengetahuan yang berkembang di pesantren 

dapat dirumuskan sebagai sebuah model epistemologi khas Islam Nusantara yang 

kontekstual, inklusif, dan mampu bersanding dengan model keilmuan global? 

Perubahan zaman menuntut agar sistem pendidikan Islam tidak hanya 

mengajarkan teks klasik, tetapi juga mampu menjawab tantangan kontemporer: 

modernisasi, globalisasi, pendidikan umum, sains dan teknologi, serta kebutuhan 

umat Muslim Indonesia untuk tetap relevan dalam kehidupan modern.
5
 Oleh 

karena itu, meninjau dan merumuskan epistemologi pesantren sebagai wujud 

pengetahuan Islam lokal menjadi sangat mendesak bukan sekadar untuk 

mempertahankan tradisi, tetapi juga untuk memperkaya wacana keilmuan Islam 

dengan perspektif yang berbasis realitas sosial-kultural Indonesia. 

                                                           
2
 Hari Nur Azizah et al., “Pesantren As,” Academicus: Journal of Teaching and Learning 

1, no. 1 (2022): 9–15. 
3
 Anita et al., “Dinamika Lembaga Pendidikan Pesantren” 4, no. 3 (2022): 509–24. 

4
 Lis Safitri, Fadlil Munawwar Manshur, and Husni Thoyyar, “Nurcholish Madjid on 

Indonesian Islamic Education: A Hermeneutical Study,” Jurnal Ilmiah Islam Futura 22, no. 2 

(2022): 244–59, https://doi.org/10.22373/jiif.v22i2.5749. 
5
 Azah Lailaturrosidah, “Pengembangan Buku Ajar Integrasi Sains Dan Al-Qur‟an Dalam 

Pembelajaran Matematika Kelas X Madrasah Aliyah” (2024). 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   719 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Beberapa penelitian terdahulu telah menyoroti perkembangan dan 

dinamika pesantren dalam menghadapi modernitas. Misalnya, studi “The 

Evolution of Pesantren Education: Continuity and Change in Curriculum and 

Management amid Modernization” menunjukkan bagaimana pesantren 

mempertahankan tradisi kitab kuning sambil mulai mengintegrasikan kurikulum 

umum dan keterampilan kontemporer.
6
 Selain itu, riset tentang “Modernisasi 

Pendidikan Pesantren Aswaja; Pengembangan Kurikulum Berbasis Identitas dan 

Kontinuitas” mengungkap bahwa transformasi institusional dan kurikulum dalam 

pesantren terus berlangsung, dan bahwa pesantren mampu mempertahankan 

identitas sambil menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman.
7
 Di sisi lain, penelitian 

yang lebih teoretis seperti “Epistemologi Pendidikan Islam Nusantara” telah 

memaparkan pentingnya menggali akar historis dan karakteristik khas pendidikan 

Islam di Indonesia termasuk peran pesantren, kampus, dan lembaga adat sebagai 

bagian dari upaya membangun epistemologi Islam Nusantara.
8 Namun demikian, 

meskipun gagasan ini telah muncul, belum banyak literatur yang secara sistematis 

mengonstruksi model epistemologi berdasarkan sistem pengetahuan pesantren: 

mulai dari kerangka konseptual, struktur epistemik, metode memperoleh 

pengetahuan, hingga otoritas keilmuan dalam konteks Nusantara. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada penyusunan sintesis literatur yang 

mendalam guna merumuskan epistemologi pesantren sebagai salah satu model 

epistemologi Islam Nusantara, suatu kajian yang masih jarang mendapat perhatian 

akademik. Dengan demikian, studi ini tidak hanya menguraikan dinamika 

perubahan pesantren atau arus modernisasi pendidikan, tetapi juga berupaya 

membangun landasan epistemik yang bersifat teoretis. Kerangka tersebut 

diharapkan dapat menjadi rujukan ilmiah bagi pengembangan penelitian 

selanjutnya serta perumusan kebijakan pendidikan Islam yang lebih kontekstual. 

                                                           
6
 Ahmad Thoyib Mas‟udi, “The Evolution of Pesantren Education: Continuity and 

Change in Curriculum and Management amid Modernization,” Journal of Pesantren and Diniyah 

Studies 1, no. 2 (2024): 211–18, https://doi.org/10.63245/jpds.v1i2.23. 
7
 Afif Ramdlani, Sa‟diyatul Ulya, and Ainul Hikam, “Modernisasi Pendidikan Pesantren 

Aswaja; Pengembangan Kurikulum Berbasis Identitas Dan Kontinuitas,” An Nahdhoh Jurnal 

Kajian Islam Aswaja 4, no. 1 (2024): 20–35, https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v4i1.21684. 
8
 Junaidi Hamsyah, “Epistemologi Pendidikan Islam Nusantara (Studi Interpretatif-

Simbolik Atas Peran Kampus, Pesantren Dan Lembaga Adat),” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 

15, no. 2 (2017): 293–320, https://doi.org/10.24042/ajsk.v15i2.725. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   720 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Berbagai kajian terdahulu menunjukkan bahwa “sejarah dan dinamika 

lembaga pendidikan Islam di Nusantara telah berkembang dari surau, meunasah, 

hingga pesantren dan madrasah sebagai institusi otentik pendidikan Islam. Survei 

terhadap literatur menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam di Nusantara 

mengalami perkembangan historis yang panjang, mulai dari surau dan meunasah 

hingga pesantren dan madrasah sebagai institusi pendidikan Islam yang mengakar 

kuat dalam tradisi lokal
9
. Penelitian mengenai integrasi studi Islam, sains, dan 

budaya Nusantara pada pesantren modern (kholaf) mengungkap bahwa pesantren 

mampu memadukan kurikulum agama, pengetahuan umum, serta nilai budaya 

lokal melalui prinsip al-muhâfazhah „ala al-qadîm al-ṣâlih wa al-akhzh bi al-

jadîd al-ashlah.
10

 Di sisi lain, kajian mengenai konstruksi Body of Knowledge 

(BoK) pendidikan pesantren menunjukkan adanya kebutuhan untuk membangun 

struktur pengetahuan formal yang dapat mendukung pengakuan akademik dan 

perkembangan ilmu dalam konteks modern
11

. Selain itu, kajian interpretatif-

simbolik tentang epistemologi pendidikan Islam Nusantara menempatkan kampus, 

pesantren, dan lembaga adat sebagai tiga pilar yang perlu dikolaborasikan dalam 

merumuskan epistemologi Islam Nusantara yang autentik
12

. Meskipun berbagai 

penelitian tersebut memberikan kontribusi penting, belum ditemukan studi yang 

secara sistematis menyusun model epistemologi pesantren sebagai suatu kerangka 

terpadu yang mencakup struktur pengetahuan, mekanisme produksi ilmu, serta 

legitimasi epistemik dalam konteks global. 

Berdasarkan telaah literatur, tampak sejumlah kekurangan mendasar yang 

belum terjawab dalam penelitian-penelitian sebelumnya. Hingga kini, belum 

tersedia model epistemologi pesantren yang terformulasi secara sistematis, baik 

dari segi metodologi, struktur pengetahuan, maupun otoritas keilmuannya, 

meskipun pesantren telah lama berfungsi sebagai pusat pendidikan Islam. Selain 

                                                           
9
 Fauza Masyudi Muhammad Aldian Syah, Muhammad Zalnur, “Sejarah Dan Dinamika 

Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara :,” Jurnal Ilmiah Nusantara 2, no. 1 (2025): 12–20. 
10

 Salman Al Farisi, “Model Integrasi Studi Islam: Sains Dan Budaya Nusantara Di 

Pesantren Kholaf,” Jurnal Penelitian Agama 19, no. 1 (2018): 106–16, 

https://doi.org/10.24090/jpa.v19i1.2018.pp106-116. 
11

 Rini Aggisni, Nenden Munawaroh, and Iman Saifullah, “Pengembangan Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam Di Pondok Pesantren Modern (Penelitian Di Pondok Pesantren Modern 

Al-Mashduqi Garut),” Jurnal Intelek Insan Cendekia 1, no. 8 (2024): 3565–88. 
12

 Hamsyah, “Epistemologi Pendidikan Islam Nusantara (Studi Interpretatif-Simbolik 

Atas Peran Kampus, Pesantren Dan Lembaga Adat).” 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   721 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

itu, kajian tentang pesantren masih bersifat terpecah-pecah terbatas pada aspek 

sejarah, kurikulum, modernisasi, moderasi beragama, atau integrasi sains tanpa 

adanya upaya untuk mengintegrasikan seluruh dimensi tersebut dalam suatu 

kerangka epistemik yang utuh. Kekurangan lain terlihat pada minimnya kajian 

pustaka yang bersifat komprehensif dan kritis dalam merumuskan pesantren 

sebagai model epistemologi alternatif bagi pengembangan keilmuan kontemporer. 

Ketiadaan konstruksi epistemologis formal tersebut juga berdampak pada 

kurangnya visibilitas pesantren dalam percakapan keilmuan Islam global dan 

dialog antarperadaban. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk mengisi 

celah tersebut dengan menyusun model epistemologi Islam Nusantara yang 

berakar pada sistem pengetahuan pesantren melalui analisis literatur yang 

mendalam, terstruktur, dan kritis. 

Penelitian ini bertujuan untuk memetakan unsur-unsur utama yang 

membentuk sistem pengetahuan dalam tradisi pesantren meliputi metode, sumber 

otoritatif, struktur kewenangan keilmuan, nilai-nilai dasar, serta konteks budaya 

yang melingkupinya; merumuskan kerangka konseptual yang dapat dijadikan 

fondasi bagi pembangunan model epistemologi Islam Nusantara berbasis 

pesantren; serta mendemonstrasikan relevansi epistemologi pesantren dalam 

menjawab persoalan pendidikan Islam kontemporer, dinamika globalisasi, dan 

kebutuhan masyarakat Muslim Indonesia terhadap pengetahuan yang kontekstual, 

moderat, dan adaptif. 

Penelitian ini diharapkan memberi sumbangan berarti pada dua ranah 

utama. Pada tataran teoritis, studi ini menawarkan kerangka epistemologis formal 

bagi pendidikan Islam bercorak Nusantara yang dapat digunakan sebagai acuan 

akademik dalam kajian keislaman, antropologi agama, dan pendidikan Islam. 

Model tersebut sekaligus membuka peluang bagi pengakuan epistemologi lokal 

dalam dialog keilmuan global serta memperkaya khazanah teori pengetahuan 

Islam. Pada ranah praktis dan kebijakan, penelitian ini memberikan dasar 

pemikiran untuk perumusan kurikulum serta kebijakan pendidikan Islam yang 

lebih kontekstual, yakni yang mampu mengintegrasikan tradisi pesantren, kearifan 

lokal, dan tuntutan modernitas, sehingga dapat melahirkan generasi Muslim yang 

moderat, kritis, dan responsif terhadap perubahan sosial. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   722 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Kerangka Teori 

Epistemologi Pendidikan Islam 

Epistemologi merupakan bidang dalam filsafat yang menelaah dasar, 

validitas, dan kebenaran suatu pengetahuan, termasuk cara pengetahuan itu 

diperoleh serta batas-batas keabsahannya.
13

 Pendidikan Islam secara khusus 

adalah bimbingan jasmani dan rohani.
14

 Pendidikan Islam memegang peranan 

strategis dalam membentuk karakter dan integritas moral generasi muda. Dalam 

arus perubahan sosial yang berlangsung sangat cepat, lembaga pendidikan Islam 

dihadapkan pada tantangan yang semakin beragam, terutama terkait arus 

globalisasi dan perkembangan teknologi. Sebagian institusi pendidikan Islam 

masih mempertahankan pola pembelajaran yang bersifat tradisional dan kurang 

atraktif bagi peserta didik, sehingga berpotensi menurunkan minat serta motivasi 

mereka dalam proses belajar.
15

 

Epistemologi pendidikan Islam merupakan bidang kajian yang 

mempelajari proses perolehan, konstruksi, dan transmisi pengetahuan Islam baik 

yang bersifat religius maupun ilmiah dalam kerangka sistem pendidikan Islam. 

Ruang lingkupnya mencakup sumber-sumber pengetahuan seperti wahyu, 

rasionalitas, pengalaman spiritual, dan tradisi; metodologi pembelajaran yang 

digunakan; serta orientasi nilai dan moral yang melandasi proses pendidikan. 

Dalam perkembangannya, semakin banyak upaya untuk memperbarui paradigma 

epistemologi pendidikan Islam agar lebih komprehensif, tidak hanya menekankan 

aspek kognitif, tetapi juga menempatkan penguatan karakter, moralitas, dan 

dimensi spiritual peserta didik sebagai bagian integral dari proses pendidikan.
16

 

Dalam perspektif umum, epistemologi membahas tiga aspek utama: (1) sumber 

pengetahuan, (2) cara memperoleh pengetahuan, dan (3) validitas pengetahuan. 

                                                           
13

 Puspa Indah Utami Tilsep Jasnain, Besse Mardianti, Rusfita Sari, Ratu Wardarita, 

“Kajian Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi Dalam Pendidikan Islam Di Indonesia,” Al-Fatih: 

Jurnal Pendidikan Dan Keislaman V, no. 1 (2022): 43–56. 
14

 Mursal Aziz, Berkah 90 Tahun Al-Ittihadiyah: Kontribusi Al-Ittihadiyah Dalam 

Pendidikan Islam Mewujudkan Visi Keumatan (Sukabumi: Haura Utama, 2025). 
15

 Nurul Hidayah, Ahmad Ridwan, and Abdul Azis, “Implementasi Manajemen 

Pendidikan Islam Di Era Modern,” Al-Fatih 9, no. 1 (2024): 209–28. 
16

 Ikang Fauji and Mulyawan Safwand Nugraha, “Redefining Epistemology : Exploring a 

New Paradigma in Islamic Education Research,” Indonesian Journal of Multidisciplinary 

Research 4, no. 2 (2024): 485–90. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   723 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Ketiganya menjadi landasan bagi bagaimana sistem pendidikan Islam menentukan 

kurikulum, metode pembelajaran, dan orientasi pembentukan karakter. 

Dalam banyak kajian kontemporer, pendidikan Islam tidak hanya 

mengandalkan metode tekstual-normatif (misalnya hafalan, pengajaran nash), 

melainkan juga mengintegrasikan metode rasional, empiris, dan pengalaman 

spiritual. Pendekatan ini memungkinkan pendidikan Islam menjawab tantangan 

modernitas dan kontekstualitas.
17

 Sebagai contoh, sebuah artikel mengenai 

“Integrasi Epistemologi Keilmuan Islam dalam Kurikulum PAI” menegaskan 

bahwa perpaduan antara pendekatan bayani yang berorientasi pada teks, 

pendekatan burhani yang mengedepankan rasionalitas dan empirisisme, serta 

dimensi irfani yang bersifat spiritual merupakan prasyarat penting agar kurikulum 

PAI tetap selaras dengan perkembangan zaman dan kebutuhan peserta didik masa 

kini.
18

 

Epistemologi Islam berperan sebagai landasan dalam perancangan 

kurikulum pendidikan Islam yang bersifat menyeluruh, yakni kurikulum yang 

tidak semata menekankan penguasaan pengetahuan keagamaan, tetapi juga 

mengarahkan pada pembentukan karakter, moralitas, dan integritas spiritual 

peserta didik, 
19

 Sejumlah kajian mutakhir menunjukkan bahwa kurikulum yang 

dibangun di atas kerangka epistemologi Islam mampu menghadirkan 

keseimbangan antara ilmu pengetahuan, etika, dan nilai-nilai spiritual, sehingga 

mendorong terbentuknya generasi yang bukan hanya unggul secara akademik, 

tetapi juga memiliki kepribadian dan karakter Islami yang kuat.
20

 

Pendidikan Islam saat ini dihadapkan pada tantangan signifikan akibat 

kuatnya dominasi paradigma sekuler serta pemisahan antara agama dan sains 

                                                           
17

 Abdul Muqtadir.S and Tobron Tobron, “Epistemologi Pendidikan Agama Islam 

(Konstruksi Pengetahuan Dan Metodologi Pengetahuan),” IKHLAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Islam 2, no. 1 (2025): 166–81. 
18

 Agus Hasan Saputra, A Heris Hermawan, and Tedi Priatna, “Educational Journal of 

Islamic Management ( EJIM ) Integrasi Epistemologi Keilmuan Islam Dalam Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam Pada Sekolah Educational Journal of Islamic Management ( 

EJIM ),” Educational Journal of Islamic Management (EJIM), 2024, 26–31. 
19

 Hasbi Habibi, “Revitalization of the Islamic Education Paradigm: An Islamic 

Epistemological Perspective,” Bestari 21, no. 2 (2024): 102, 

https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.1532. 
20

 Encep Ishaq, “Penguatan Landasan Epistemologi Dalam Pengembangan Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam Dan Budi Pekerti Sekolah Dasar Untuk Meningkatkan Karakter Siswa,” 

Epistemic: Jurnal Ilmiah Pendidikan 3, no. 2 (2024): 462–81. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   724 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

dalam sistem pendidikan formal. Kondisi tersebut menuntut hadirnya suatu 

epistemologi yang mampu menghubungkan tradisi keilmuan Islam dengan 

kebutuhan perkembangan ilmu pengetahuan modern 
21

 Sebagai bentuk respons, 

berbagai pemikir dan lembaga pendidikan Islam mengembangkan pendekatan 

epistemologis yang bersifat integratif, yakni memadukan unsur wahyu, 

rasionalitas, empirisisme, spiritualitas, dan konteks budaya lokal. Integrasi ini 

menjadikan pendidikan Islam lebih relevan, adaptif, dan memiliki kontribusi yang 

nyata terhadap dinamika kehidupan kontemporer.
22

 

Pesantren sebagai Lembaga Penghasil Pengetahuan 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, 

dengan jejak sejarah yang dapat dilacak sejak abad ke-14 bersamaan dengan 

proses Islamisasi di Nusantara. Sistem pendidikan ini bermula dari tradisi lokal 

dan dipengaruhi oleh pola pendidikan Hindu Buddha, kemudian berkembang 

menjadi pusat pembelajaran Islam di bawah otoritas seorang kiai.
23

 

Pertumbuhannya pesat di kawasan pesisir utara Jawa seperti Gresik, Surabaya, 

Tuban, Kudus, dan Cirebon yang berperan sebagai jalur perdagangan dan 

penyebaran Islam. Dalam perkembangannya, pesantren terus mengalami 

perubahan, mulai dari model salaf hingga bentuk modern yang mengintegrasikan 

kurikulum agama dan ilmu umum, sehingga mampu menyesuaikan diri dengan 

kebutuhan masyarakat dan perkembangan zaman.
24

.  

Pesantren merupakan institusi kunci dalam pewarisan dan pengembangan 

ilmu Islam di Indonesia. Melalui pembelajaran kitab kuning dan metode 

tradisional seperti sorogan, bandongan, dan halaqah, pesantren membentuk 

kompetensi intelektual sekaligus karakter santri. Selain melestarikan tradisi 

                                                           
21

 Salminawati Salminawati, Usiono Usiono, and Fauzi Ananda, “Pendidikan Islam 

Dalam Perspektif World Converence on Muslim Education: Telaah Ontologis, Aksiologis, Dan 

Epistemologis,” Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam 5, no. 1 (2024): 1–9, 

https://doi.org/10.51672/jbpi.v5i1.259. 
22

 Zhang Runfeng et al., ,” Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 44, no. 1 (2025): 

312–22. 
23

 Hotni Sari Harahap, M Syukri, and Azwar Lubis, “Resistensi Pondok Pesantren Di Era 

Digitalisasi (Studi Kasus Pondok Pesantren Musthafawiyah Purba Baru),” Al-Fatih: Jurnal 

Pendidikan Dan Keislaman 5, no. 1 (2022): 1. 
24

 Muhamad Ari, Sulaiman Dorloh, and Shuhairimi Abdullah, “A Systematic Literature 

Review of Islamic Boarding School ( Pesantren ) Education in Indonesia ( 2014-2024 ) Islamic 

Boarding Schools Are Indonesian-Based Traditional Islamic Educational Institutions . 1 Islamic 

Boarding Schools Are among the Most Ancient,” Tribakti 35 (2024): 161–80. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   725 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

keilmuan, pesantren berperan sebagai agen perubahan sosial dan pusat kaderisasi 

ulama. Dominasi otoritatif kiai menjaga legitimasi dan kesinambungan jaringan 

intelektual pesantren. Dengan kontribusi tersebut, pesantren memiliki dampak 

signifikan terhadap perkembangan keilmuan Islam di berbagai level.
25

. Pesantren 

merespons modernitas dengan mengintegrasikan ilmu agama dan umum serta 

memanfaatkan teknologi digital. Kurikulum diperbarui agar lebih adaptif dan 

menekankan pendidikan karakter. Melalui inovasi tersebut, pesantren tetap 

relevan sebagai pusat pelestarian tradisi sekaligus penghasil pengetahuan baru 

yang sesuai dengan kebutuhan masyarakat masa kini.
26

 

Islam Nusantara sebagai Kerangka Epistemologis  

Islam Nusantara dipahami sebagai bentuk praksis sosial sekaligus 

kerangka epistemologis yang memadukan ajaran Islam dengan kearifan budaya 

lokal. Dari sisi epistemologi, konsep ini bukan sekadar penanda geografis, tetapi 

merupakan model pemikiran yang menekankan sikap moderat, toleran, dan 

apresiatif terhadap tradisi setempat. Manifestasi sosial Islam Nusantara tampak 

dalam praktik keagamaan seperti tahlilan, slametan, dan peringatan maulid, yang 

menjadi sarana dakwah serta penguat kohesi sosial. Dengan demikian, Islam 

Nusantara mempertahankan esensi ajaran Islam sambil menyesuaikan bentuk 

ekspresi keagamaannya dengan realitas sosial-budaya Indonesia.
27

 

Islam Nusantara memiliki karakter yang kontekstual, adaptif, dan dialogis, 

dengan akar yang kuat dalam budaya lokal. Pendekatan ini memandang 

keberagaman sebagai kondisi sosial yang harus dihargai, sehingga memungkinkan 

terjadinya interaksi harmonis antara ajaran Islam dan tradisi lokal tanpa 

mengabaikan prinsip-prinsip dasarnya. Model ini menghasilkan praktik 

keagamaan yang inklusif dan responsif terhadap dinamika masyarakat 

multikultural. Selain itu, Islam Nusantara menolak homogenisasi budaya dan 

                                                           
25

 Lukman Hakim, “Pesantren as the Identity of Islamic and Cultural Education in West 

Java,” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 15, no. 4 (2023): 4578–86, 

https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3369. 
26

 Cecep Nikmatullah et al., “Digital Pesantren: Revitalization of the Islamic Education 

System in the Disruptive Era,” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian 18, no. 1 (2023): 1, 

https://doi.org/10.31332/ai.v0i0.5880. 
27

 David Eko Setiawan and Kalis Stevanus, “Significance Of,” Significance of Islam 

Nusantara Values in an Indonesian Multicultural Society 27, no. 6 (2023): 1–6. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   726 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

menegaskan perlunya penyesuaian ajaran Islam agar selaras dengan kebutuhan 

serta nilai-nilai lokal. 
28

 

Secara epistemologis, Islam Nusantara memposisikan tradisi, pengalaman 

historis, dan kearifan lokal sebagai sumber pengetahuan yang dapat disejajarkan 

dengan teks normatif Islam, selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat. 

Pendekatan ini terlihat dalam pemanfaatan metode istihsan, mashlahah mursalah, 

dan „urf dalam penetapan hukum, serta dalam penghargaan terhadap 

kesinambungan sanad keilmuan. Dengan demikian, Islam Nusantara membangun 

kerangka epistemologi yang mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, dan realitas 

sosial, sehingga tetap adaptif dan relevan di tengah dinamika perubahan zaman.
29

. 

Dalam tradisi keilmuan Islam, Abed al-Jabiri membagi epistemologi 

menjadi tiga corak utama: bayani, burhani, dan irfani. Epistemologi bayani 

berorientasi pada otoritas teks, menjadikan Al-Qur‟an dan hadis sebagai sumber 

pengetahuan utama melalui penggunaan qiyas dan istidlal. Pendekatan ini 

memberikan kerangka pemahaman yang sistematis, meskipun berpotensi kaku 

jika tidak diimbangi pendekatan lain. Epistemologi irfani menempatkan 

pengalaman spiritual dan intuisi batin sebagai dasar pencapaian pengetahuan, 

terutama dalam tradisi tasawuf. Adapun epistemologi burhani bertumpu pada 

rasionalitas dan argumentasi logis, dengan akal dan pengalaman empiris sebagai 

sumber pengetahuan. Corak burhani berkembang melalui pengaruh filsafat 

Yunani, khususnya Aristoteles, sehingga memunculkan tradisi keilmuan yang 

lebih terbuka dan rasional. 
30

 

Dalam sejarah pemikiran Islam, perpaduan antara ilmu naqli dan aqli 

menjadi fondasi penting bagi kemajuan intelektual pada masa keemasan Islam. 

Para ulama berhasil memadukan wahyu dengan penalaran rasional, sehingga 

melahirkan tokoh seperti Ibnu Sina, al-Farabi, dan al-Ghazali serta mendorong 

perkembangan sains dan filsafat. Dikotomi antara keduanya mulai muncul ketika 

                                                           
28

 Hari Widiyanto, “Konsep Pernikahan Dalam Islam (Studi Fenomenologis Penundaan 

Pernikahan Di Masa Pandemi),” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 1 (2020): 103, 

https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.213. 
29

 Abdul Aziz and Debi Arlianto, “Islam Nusantara: Ambiguity, Cultural Strategy or 

Originality,” Batuthah: Jurnal Sejarah Padaban Islam 2, no. 1 (2023): 74–89, 

https://doi.org/10.38073/batuthah.v2i1.1084. 
30

 A Ulliyah et al., “96-Article Text-332-370-10-20240406,” Revorma: Jurnal Pendidikan 

Dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33–43. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   727 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

sekularisme dan pemisahan kurikulum modern memengaruhi pendidikan Islam. 

Kondisi ini turut menyebabkan stagnasi pemikiran. Karena itu, berbagai lembaga 

Islam kontemporer berupaya mengintegrasikan kembali kedua sumber 

pengetahuan tersebut guna membangun sistem pendidikan yang lebih menyeluruh 

dan relevan.
31

 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menerapkan metode studi kepustakaan dengan fokus pada 

pengumpulan serta analisis data dari berbagai sumber tertulis, baik primer 

maupun sekunder. Pendekatan ini relevan untuk kajian keislaman, terutama dalam 

menelaah perkembangan pemikiran, tradisi, dan institusi pesantren. Melalui 

metode ini, peneliti dapat mengkaji karya-karya klasik, manuskrip, dan literatur 

ilmiah secara sistematis guna memperoleh pemahaman yang mendalam.
32

 

Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada kajian konseptual 

mengenai sistem pengetahuan pesantren dan konstruksi epistemologi Islam 

Nusantara, yang dapat diakses melalui karya ilmiah, manuskrip pesantren, kitab 

klasik, serta publikasi akademik kontemporer. 

Pendekatan yang digunakan meliputi pendekatan historis-epistemologis 

untuk menelusuri perkembangan tradisi keilmuan pesantren, analisis isi untuk 

mengekstraksi konsep-konsep epistemologis dari literatur, serta pendekatan 

hermeneutik untuk menafsirkan teks secara kontekstual. Ketiga pendekatan ini 

memungkinkan pemahaman yang menyeluruh terhadap pola, struktur, dan 

orientasi pengetahuan yang berkembang di pesantren. 

Data penelitian bersumber dari literatur primer seperti karya ulama 

Nusantara dan literatur sekunder berupa artikel jurnal bereputasi, buku akademik, 

dan hasil penelitian terkait epistemologi Islam dan Islam Nusantara. Data 

dikumpulkan melalui seleksi literatur, pengelompokan isi, serta penarikan 

informasi penting berdasarkan kata kunci tema penelitian. 

                                                           
31

 Wawan Saepul Bahri, Muhammad Zuhdi, and Suparto Suparto, “Integrating Naqli and 

Aqli Science in Islamic Education: Toward a Comprehensive Learning Model,” J-PAI: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 11, no. 2 (2025): 82–96, https://doi.org/10.18860/jpai.v11i2.31447. 
32

 Agus Susilo Saefullah, “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi 

Agama Dan Keberagamaan Dalam Islam,” Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 4 

(2024): 195–211, https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   728 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Analisis data dilakukan dengan analisis isi, analisis tematik, dan sintesis 

literatur untuk merumuskan pola epistemologis pesantren dan hubungannya 

dengan konstruksi Islam Nusantara. Melalui langkah-langkah tersebut, penelitian 

menghasilkan pemahaman komprehensif mengenai bagaimana pesantren 

membangun, mengelola, dan mentransmisikan sistem pengetahuannya dalam 

konteks epistemologi Islam Nusantara. 

Hasil dan Pembahasan Penelitian 

Struktur Epistemologi dalam Sistem Pengetahuan Pesantren 

Analisis literatur mengindikasikan bahwa konstruksi epistemologi 

pesantren berlandaskan tiga elemen pokok, yakni sumber pengetahuan, metode 

transmisi dan pemerolehan ilmu, serta landasan nilai yang menopang bangunan 

keilmuan pesantren. Sumber pengetahuan tidak hanya ditarik dari khazanah teks 

klasik (kitab kuning), tetapi juga dari otoritas keilmuan para kiai, beserta tradisi 

intelektual yang diwariskan secara turun-temurun dalam komunitas pesantren. 

Kajian historis memperlihatkan bahwa sejak fase awal Islam di Nusantara, model 

pendidikan berbasis komunitas seperti surau, meunasah, hingga pesantren telah 

mengintegrasikan hubungan organik antara teks dan guru sebagai figur penafsir 

utama tradisi keilmuan.
33

  

Metodologi pembelajaran di pesantren seperti sorogan, bandongan, 

musyawarah kitab, dan halaqah berperan sebagai mekanisme produksi 

pengetahuan sekaligus sebagai wahana internalisasi nilai keilmuan dan moral. 

Pendekatan ini memungkinkan perpaduan antara pendekatan tekstual-normatif 

(bayânî), rasional/empiris (bûrhanî), dan spiritual/irfânî, sehingga epistemologi 

pesantren bersifat holistik dan fleksibel. Temuan tersebut memberikan kontribusi 

tambahan bagi kajian mengenai epistemologi sains Islam dalam praktik 

pengajaran di pesantren modern.  

Hasil penelitian sebelumnya mengungkap bahwa proses produksi 

pengetahuan di lingkungan pesantren berakar pada sumber wahyu, namun tetap 

membuka ruang bagi penggunaan pendekatan rasional maupun empiris dalam 

                                                           
33

 Fatiyah, “Historiografi Pesantren Di Indonesia,” Historia Madania 5, no. 1 (2021): 65–

80. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   729 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

pengembangan ilmu.
34

 Dengan demikian, struktur epistemologi pesantren tidak 

statis ataupun tunggal melainkan berlapis dan terbuka terhadap adaptasi, 

memungkinkan model pengetahuan yang kontekstual dan relevan dengan 

perkembangan zaman. 

Mekanisme Produksi Pengetahuan dan Adaptasi Kontekstual 

Temuan literatur mengungkap bahwa produksi pengetahuan di pesantren 

berjalan melalui mekanisme komunal dan dialogis: diskusi kitab, musyawarah 

antar-santri, interpretasi kontekstual, serta integrasi ilmu agama dan pengetahuan 

umum. Proses ini mirip dengan praktik “peer review” tradisional, di mana santri 

dan kiai bersama-sama menafsirkan teks, mempertimbangkan konteks sosial, dan 

mengekstrapolasi relevansinya bagi kehidupan kontemporer.
35

 Selain itu, dalam 

era digital, banyak pesantren yang mampu mengadaptasi metode dakwah dan 

pendidikan dengan memanfaatkan media sosial dan kanal digital. Misalnya, 

penelitian kasus di beberapa pesantren menunjukkan bahwa media digital seperti 

YouTube, Instagram, dan media sosial lainnya digunakan sebagai strategi dakwah 

dan pendidikan yang memungkinkan penyebaran pengetahuan lebih luas serta 

partisipasi publik yang lebih besar.
36

 Namun, adaptasi tersebut tidak menggeser 

model tradisional, melainkan berjalan secara paralel dan saling melengkapi. 

Dengan demikian, mekanisme produksi pengetahuan di pesantren sekarang 

bersifat dual tradisional dan modern sekaligus mempertahankan kontinuitas 

epistemik sambil menyesuaikan diri dengan dinamika sosial dan teknologi zaman. 

Otoritas Keilmuan Kiai dan Dinamika Legitimasi dalam Konteks 

Kontemporer 

Hasil studi menunjukkan bahwa otoritas kiai tetap menjadi pilar utama 

dalam epistemologi pesantren: sebagai penafsir kitab, pembimbing spiritual, dan 

penjaga terus-menerus tradisi keilmuan. Otoritas ini tidak hanya berbasis 

                                                           
34

 Mohamad Yasin Yusuf, “Pesantren Sains: Epistemology of Islamic Science in 

Teaching System,” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 23, no. 2 (2015): 283, 

https://doi.org/10.21580/ws.23.2.280. 
35

 Anik Faridah, “Pesantren, Sejarah Dan Metode Pembelajarannya Di Indonesia. Al-

Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial,” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 13, no. 

Education (2019): 78–90. 
36

 Kirtawadi, “Kedudukan Al-Qur‟an Dan Hadis Sebagai Dasar Pendidikan Islam,” 

Jurnal PAI: Kajian Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (2023): 204–19. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   730 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

senioritas, tetapi juga pada kedalaman keilmuan dan reputasi moral.
37

 Kultur 

intelektual pesantren menempatkan adab sebagai fondasi utama pembentukan 

karakter santri. Nilai etika ini tidak hanya diajarkan secara konseptual, tetapi juga 

dibentuk melalui pembiasaan harian, keteladanan kiai, serta aturan yang 

terorganisasi dalam lingkungan pesantren.
38

 Dalam konteks modern, otoritas kiai 

mengalami proses negosiasi seiring dengan meningkatnya literasi digital dan 

keterlibatan publik dalam diskursus keagamaan. Penelitian empiris menunjukkan 

bahwa meskipun dakwah dan pengetahuan kini juga disebarkan lewat media 

digital, otoritas kiai tidak melemah; justru beberapa pesantren memperkuat posisi 

kiai dengan memanfaatkan media digital sebagai ruang dakwah dan pendidikan.
39

 

Transformasi ini memperkaya pola kepemimpinan pesantren: kiai tak 

hanya mengajar kitab, tetapi juga menjadi komunikator publik, narasumber 

kontekstual, dan mediator pemikiran di tengah perubahan zaman. Dengan 

demikian, otoritas keilmuan pesantren tetap relevan sekaligus dinamis, mampu 

menjembatani tradisi dan modernitas. Temuan ini menjawab tujuan penelitian 

untuk menunjukkan bagaimana epistemologi pesantren dapat berfungsi sebagai 

model epistemologi Islam Nusantara yang kontekstual, adaptif, dan bermakna 

bagi era global. 

Karakter Epistemologi Islam Nusantara dalam Pesantren 

Pesantren di Indonesia menunjukkan karakter epistemologis yang khas 

melalui proses pribumisasi ilmu, yaitu penyesuaian ajaran syariat Islam dengan 

konteks sosial dan budaya lokal. Hal ini tampak dalam integrasi nilai-nilai lokal 

seperti sipakatau (saling menghormati), sigunakannge‟ (saling mengingatkan), 

dan sipakalebbi (saling memuliakan) ke dalam praktik keseharian pesantren.
40

 

                                                           
37

 Mahmudah Nur, “Quo Vadis Pendidikan Pondok Pesantren Dan Pengaruhnya Otoritas 

Kiai Dalam Prespektif Filsafat Sosiologi,” Wahana Akademika:Jurnal Studi Dan Sosial 10, no. 4 

(2023): 31–41. 
38

 Chusnul Muali et al., “The Role of Sufistic-Based Kiai Leadership in Developing the 

Character of Santri in the Pesantren,” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 13, no. 3 (2021): 1705–14, 

https://doi.org/10.35445/alishlah.v13i3.1012. 
39

 Siti Badi‟ah, Luthfi Salim, and Muhammad Candra Syahputra, “Islamic Boarding 

Schools and Social Change in the Digital Era,” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 21, no. 2 (2021): 

349–64. 
40

 Muhammad Alqadri Burga and Muljono Damopolii, “Reinforcing Religious 

Moderation Through Local Culture-Based Pesantren,” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 2 (2022): 

145–62, https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19879. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   731 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Pribumisasi tersebut tampak pula dalam pemanfaatan bahasa daerah, pelestarian 

tradisi lokal, serta penyesuaian kurikulum dan metode pembelajaran agar selaras 

dengan kebutuhan serta dinamika masyarakat Indonesia.  Epistemologi pesantren 

Nusantara menekankan harmoni antara pendekatan bayani (tekstual), burhani 

(rasional), dan irfani (spiritual-intuitif) dalam proses pendidikan
41

 Keseimbangan 

tiga pendekatan ini menciptakan model epistemik yang holistic santri tidak hanya 

menguasai teks dan argumentasi logis, tetapi juga memperoleh kedalaman 

spiritual yang menuntun etika berpikir dan bertindak. 

Pesantren menumbuhkan rasionalitas kontekstual melalui forum bahtsul 

masā‟il dan pembelajaran berbasis masalah. Proses tersebut meningkatkan 

kapasitas analisis kritis serta membangun kepekaan social.
42

 Pendekatan ini 

memperlihatkan bahwa epistemologi pesantren bukan sekadar reproduksi ilmu, 

tetapi juga produksi pengetahuan yang responsif terhadap perubahan sosial. 

Model epistemologi Islam Nusantara di pesantren tampak melalui 

perpaduan antara tradisi keilmuan Islam, budaya lokal, dan nilai-nilai universal. 

Pesantren berfungsi bukan hanya sebagai penjaga warisan intelektual Islam, tetapi 

juga sebagai ruang dialog budaya, di mana nilai-nilai lokal seperti toleransi, 

gotong royong, dan kearifan masyarakat setempat terintegrasi dalam pendidikan 

dan praktik keseharian. Sinergi tersebut membentuk episteme khas Nusantara 

yang adaptif, moderat, dan relevan dengan konteks sosial, sekaligus memperkuat 

identitas keislaman yang inklusif dan harmonis.
43

 

Otoritas keilmuan di pesantren dibangun melalui sistem sanad, yakni 

rantai transmisi ilmu yang mengaitkan kiai dan santri dengan tradisi keilmuan 

Islam yang lebih luas. Sanad berfungsi sebagai mekanisme verifikasi epistemik 

yang memastikan pengetahuan yang diajarkan memiliki legitimasi, otoritas, dan 

                                                           
41

 Anwar Ma‟rufi et al., “Burhani Epistemology in The Scientific Development of 

Contemporary Pesantren,” Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education 5, no. 2 (2024): 

301–14, https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937. 
42

 Muhammad Nasir and Muhammad Khairul Rijal, “Keeping the Middle Path: 

Mainstreaming Religious Moderation through Islamic Higher Education Institutions in Indonesia,” 

Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 2 (2021): 213–41, 

https://doi.org/10.18326/ijims.v11i2.213-241. 
43

 Ahmad Fauzi, Ibnu Elmi AS Pelu, and Nornazira Suhairom, “Local Wisdom of 

Pesantren as Core Value in Building an Islamic Education Organizational Culture in Indonesia,” 

Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 21, no. 1 (2023): 16–28, 

https://doi.org/10.21154/cendekia.v21i1.6065. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   732 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

keterhubungan dengan sumber-sumber otentik. Melalui sistem ini, pesantren 

mampu menjaga keaslian ajaran sekaligus tetap menyediakan ruang bagi inovasi 

dan adaptasi sesuai perkembangan zaman.
44

 

Pesantren memegang peran penting dalam menanamkan nilai-nilai 

moderasi (wasathiyah) melalui kurikulum, tradisi, dan praktik kehidupan sehari-

hari.
45

 Transformasi ini menjadikan pesantren bukan hanya pelestari tradisi, tetapi 

juga aktor penting dalam pengembangan epistemologi Islam yang relevan bagi 

masyarakat modern.. 

 

Penutup 

Penelitian ini menegaskan bahwa pesantren memiliki sistem pengetahuan 

yang berkarakter khas, yang dibangun melalui integrasi tradisi keilmuan klasik, 

nilai-nilai lokal Nusantara, dan prinsip universal Islam. Produksi pengetahuan di 

pesantren berlangsung melalui mekanisme sanad keilmuan, kajian kitab kuning, 

praktik bahtsul masā‟il, serta internalisasi adab yang membentuk otoritas 

epistemik yang berkelanjutan. Integrasi kerangka epistemologi bayānī, burhānī, 

dan „irfānī menunjukkan bahwa pesantren mengembangkan model keilmuan yang 

holistik, yang mampu memadukan dimensi tekstual, rasional, dan spiritual secara 

seimbang. 

Secara teoretis, temuan ini mengonfirmasi bahwa pesantren merupakan 

produsen epistemologi lokal yang memiliki distingsi dibandingkan pola Timur 

Tengah maupun paradigma modern-sekuler. Hal ini memberikan landasan ilmiah 

bagi penyusunan teori epistemologi Islam Nusantara yang lebih sistematis dan 

berakar pada pengalaman keilmuan lokal. Secara praktis, penelitian ini 

menunjukkan bahwa pesantren dapat dijadikan model alternatif pendidikan Islam 

yang relevan bagi era modern, baik dalam penguatan moderasi beragama, 

pengembangan kurikulum kontekstual, maupun pembentukan karakter dan 

kompetensi abad ke-21. Implikasi ini membuka peluang bagi penelitian lanjutan 

mengenai transformasi epistemologi pesantren di tengah perkembangan teknologi 

dan dinamika sosial yang terus berubah. 

                                                           
44

 Ubaidillah and Muhammad Fauzinudin Faiz, “Ulumuna,” Beyond The Sacred Walls: 

Reimagining Pesantren‟s Architecture of Islamic Moderation Ubaidillah, 29, no. 1 (2025): 32–70. 
45

 Burga and Damopolii, “Reinforcing Religious Moderation Through Local Culture-

Based Pesantren.” 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   733 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Daftar Pustaka 

Abdul Aziz, and Debi Arlianto. “Islam Nusantara: Ambiguity, Cultural Strategy 

or Originality.” Batuthah: Jurnal Sejarah Padaban Islam 2, no. 1 (2023): 

74–89. https://doi.org/10.38073/batuthah.v2i1.1084. 

Aggisni, Rini, Nenden Munawaroh, and Iman Saifullah. “Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam Di Pondok Pesantren Modern 

(Penelitian Di Pondok Pesantren Modern Al-Mashduqi Garut).” Jurnal 

Intelek Insan Cendekia 1, no. 8 (2024): 3565–88. 

Anik Faridah. “Pesantren, Sejarah Dan Metode Pembelajarannya Di Indonesia. 

Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam 

Dan Sosial 13, no. Education (2019): 78–90. 

Anita, Mustaqim Hasan, Andi Warisno, Anshori4 M Afif, and An An Andari. 

“Dinamika Lembaga Pendidikan Pesantren” 4, no. 3 (2022): 509–24. 

Ari, Muhamad, Sulaiman Dorloh, and Shuhairimi Abdullah. “A Systematic 

Literature Review of Islamic Boarding School (Pesantren) Education in 

Indonesia (2014-2024) Islamic Boarding Schools Are Indonesian-Based 

Traditional Islamic Educational Institutions . 1 Islamic Boarding Schools Are 

among the Most Ancient.” Tribakti 35 (2024): 161–80. 

Aziz, Mursal. Berkah 90 Tahun Al-Ittihadiyah: Kontribusi Al-Ittihadiyah Dalam 

Pendidikan Islam Mewujudkan Visi Keumatan. Sukabumi: Haura Utama, 

2025. 

Azizah, Hari Nur, Nicky Estu, Putu Muchtar, and Freddrick Tiagita Putra. 

“Pesantren As.” Academicus: Journal of Teaching and Learning 1, no. 1 

(2022): 9–15. 

Badi‟ah, Siti, Luthfi Salim, and Muhammad Candra Syahputra. “Islamic Boarding 

Schools and Social Change in the Digital Era.” Analisis: Jurnal Studi 

Keislaman 21, no. 2 (2021): 349–64. 

Bahri, Wawan Saepul, Muhammad Zuhdi, and Suparto Suparto. “Integrating 

Naqli and Aqli Science in Islamic Education: Toward a Comprehensive 

Learning Model.” J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam 11, no. 2 (2025): 

82–96. https://doi.org/10.18860/jpai.v11i2.31447. 

Burga, Muhammad Alqadri, and Muljono Damopolii. “Reinforcing Religious 

Moderation Through Local Culture-Based Pesantren.” Jurnal Pendidikan 

Islam 8, no. 2 (2022): 145–62. https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19879. 

Farisi, Salman Al. “Model Integrasi Studi Islam: Sains Dan Budaya Nusantara Di 

Pesantren Kholaf.” Jurnal Penelitian Agama 19, no. 1 (2018): 106–16. 

https://doi.org/10.24090/jpa.v19i1.2018.pp106-116. 

Fatiyah. “Historiografi Pesantren Di Indonesia.” Historia Madania 5, no. 1 

(2021): 65–80. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   734 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Fauji, Ikang, and Mulyawan Safwand Nugraha. “Redefining Epistemology : 

Exploring a New Paradigma in Islamic Education Research.” Indonesian 

Journal of Multidisciplinary Research 4, no. 2 (2024): 485–90. 

Fauzi, Ahmad, Ibnu Elmi AS Pelu, and Nornazira Suhairom. “Local Wisdom of 

Pesantren as Core Value in Building an Islamic Education Organizational 

Culture in Indonesia.” Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 

21, no. 1 (2023): 16–28. https://doi.org/10.21154/cendekia.v21i1.6065. 

Habibi, Hasbi. “Revitalization of the Islamic Education Paradigm: An Islamic 

Epistemological Perspective.” Bestari 21, no. 2 (2024): 102. 

https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.1532. 

Hakim, Lukman. “Pesantren as the Identity of Islamic and Cultural Education in 

West Java.” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 15, no. 4 (2023): 4578–86. 

https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3369. 

Hamsyah, Junaidi. “Epistemologi Pendidikan Islam Nusantara (Studi Interpretatif-

Simbolik Atas Peran Kampus, Pesantren Dan Lembaga Adat).” Analisis: 

Jurnal Studi Keislaman 15, no. 2 (2017): 293–320. 

https://doi.org/10.24042/ajsk.v15i2.725. 

Harahap, Hotni Sari, M Syukri, and Azwar Lubis. “Resistensi Pondok Pesantren 

Di Era Digitalisasi (Studi Kasus Pondok Pesantren Musthafawiyah Purba 

Baru).” Al-Fatih: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman 5, no. 1 (2022): 1. 

Hidayah, Nurul, Ahmad Ridwan, and Abdul Azis. “Implementasi Manajemen 

Pendidikan Islam Di Era Modern.” Al-Fatih 9, no. 1 (2024): 209–28. 

Huda, Mualimul. “Eksistensi Pesantren Dan Deradikalisasi Pendidikan Islam Di 

Indonesia (Menyemai Spirit Toleransi Dan Pendidikan Islam Multikultural).” 

FOKUS Jurnal Kajian Keislaman Dan Kemasyarakatan 3, no. 1 (2018): 87. 

https://doi.org/10.29240/jf.v3i1.458. 

Ishaq, Encep. “Penguatan Landasan Epistemologi Dalam Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam Dan Budi Pekerti Sekolah Dasar Untuk 

Meningkatkan Karakter Siswa.” Epistemic: Jurnal Ilmiah Pendidikan 3, no. 

2 (2024): 462–81. 

Kirtawadi. “Kedudukan Al-Qur‟an Dan Hadis Sebagai Dasar Pendidikan Islam.” 

Jurnal PAI: Kajian Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (2023): 204–19. 

Lailaturrosidah, Azah. “Pengembangan Buku Ajar Integrasi Sains Dan Al-Qur‟an 

Dalam Pembelajaran Matematika Kelas X Madrasah Aliyah,” 2024. 

Ma‟rufi, Anwar, Saifudin, Khorun Nisa‟, and Muhajir. “Burhani Epistemology in 

The Scientific Development of Contemporary Pesantren.” Tafkir: 

Interdisciplinary Journal of Islamic Education 5, no. 2 (2024): 301–14. 

https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.937. 

Mas‟udi, Ahmad Thoyib. “The Evolution of Pesantren Education: Continuity and 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   735 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Change in Curriculum and Management amid Modernization.” Journal of 

Pesantren and Diniyah Studies 1, no. 2 (2024): 211–18. 

https://doi.org/10.63245/jpds.v1i2.23. 

Muali, Chusnul, Moh Rofiki, Hasan Baharun, Zamroni Zamroni, and Lukman 

Sholeh. “The Role of Sufistic-Based Kiai Leadership in Developing the 

Character of Santri in the Pesantren.” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 13, 

no. 3 (2021): 1705–14. https://doi.org/10.35445/alishlah.v13i3.1012. 

Muhammad Aldian Syah, Muhammad Zalnur, Fauza Masyudi. “Sejarah Dan 

Dinamika Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara :” Jurnal Ilmiah 

Nusantara 2, no. 1 (2025): 12–20. 

Muqtadir.S, Abdul, and Tobron Tobron. “Epistemologi Pendidikan Agama Islam 

(Konstruksi Pengetahuan Dan Metodologi Pengetahuan).” IKHLAS : Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Islam 2, no. 1 (2025): 166–81. 

Nasir, Muhammad, and Muhammad Khairul Rijal. “Keeping the Middle Path: 

Mainstreaming Religious Moderation through Islamic Higher Education 

Institutions in Indonesia.” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 

11, no. 2 (2021): 213–41. https://doi.org/10.18326/ijims.v11i2.213-241. 

Nikmatullah, Cecep, Wawan Wahyudin, Naf‟an Tarihoran, and Anis Fauzi. 

“Digital Pesantren: Revitalization of the Islamic Education System in the 

Disruptive Era.” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian 18, no. 1 (2023): 1. 

https://doi.org/10.31332/ai.v0i0.5880. 

Nur, Mahmudah. “Quo Vadis Pendidikan Pondok Pesantren Dan Pengaruhnya 

Otoritas Kiai Dalam Prespektif Filsafat Sosiologi.” Wahana 

Akademika:Jurnal Studi Dan Sosial 10, no. 4 (2023): 31–41. 

Ramdlani, Afif, Sa‟diyatul Ulya, and Ainul Hikam. “Modernisasi Pendidikan 

Pesantren Aswaja; Pengembangan Kurikulum Berbasis Identitas Dan 

Kontinuitas.” An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam Aswaja 4, no. 1 (2024): 20–

35. https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v4i1.21684. 

Runfeng, Zhang, Zhao Yongfeng, Chen Jiangyi, and Shen Peng. “张润锋 1 

赵永峰 2 陈江义 1.” Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 44, no. 1 

(2025): 312–22. 

Saefullah, Agus Susilo. “Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada 

Studi Agama Dan Keberagamaan Dalam Islam.” Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam 2, no. 4 (2024): 195–211. https://doi.org/10.59059/al-

tarbiyah.v2i4.1428. 

Safitri, Lis, Fadlil Munawwar Manshur, and Husni Thoyyar. “Nurcholish Madjid 

on Indonesian Islamic Education: A Hermeneutical Study.” Jurnal Ilmiah 

Islam Futura 22, no. 2 (2022): 244–59. 

https://doi.org/10.22373/jiif.v22i2.5749. 

Salminawati, Salminawati, Usiono Usiono, and Fauzi Ananda. “Pendidikan Islam 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   736 

 

Vol. VIII. No. 2, Juli-Desember 2025 

Dalam Perspektif World Converence on Muslim Education: Telaah 

Ontologis, Aksiologis, Dan Epistemologis.” Jurnal Bilqolam Pendidikan 

Islam 5, no. 1 (2024): 1–9. https://doi.org/10.51672/jbpi.v5i1.259. 

Saputra, Agus Hasan, A Heris Hermawan, and Tedi Priatna. “Educational Journal 

of Islamic Management ( EJIM ) Integrasi Epistemologi Keilmuan Islam 

Dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Pada Sekolah 

Educational Journal of Islamic Management ( EJIM ).” Educational Journal 

of Islamic Management (EJIM), 2024, 26–31. 

Setiawan, David Eko, and Kalis Stevanus. “Significance Of.” Significance of 

Islam Nusantara Values in an Indonesian Multicultural Society 27, no. 6 

(2023): 1–6. 

Tilsep Jasnain, Besse Mardianti, Rusfita Sari, Ratu Wardarita, Puspa Indah Utami. 

“Kajian Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi Dalam Pendidikan Islam Di 

Indonesia.” Al-Fatih: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman V, no. 1 (2022): 

43–56. 

Ubaidillah, and Muhammad Fauzinudin Faiz. “Ulumuna.” Beyond The Sacred 

Walls: Reimagining Pesantren‟s Architecture of Islamic Moderation 

Ubaidillah, 29, no. 1 (2025): 32–70. 

Ulliyah, A, E Aulia, M Ikhsan, R Ramadhani, Nasikhin, M Junaedi, and A 

Timothy. “96-Article Text-332-370-10-20240406.” Revorma: Jurnal 

Pendidikan Dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33–43. 

Widiyanto, Hari. “Konsep Pernikahan Dalam Islam (Studi Fenomenologis 

Penundaan Pernikahan Di Masa Pandemi).” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 1 

(2020): 103. https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.213. 

Yusuf, Mohamad Yasin. “Pesantren Sains: Epistemology of Islamic Science in 

Teaching System.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 23, no. 

2 (2015): 283. https://doi.org/10.21580/ws.23.2.280. 

 


