
BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

125 
 

INTERNALISASI KARAKTER MELALUI PENDIDIKAN 
ISLAM PADA PENDIDIKAN DASAR ANAK 

Toni Nasution,1 Parida Harahap2 

STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara,1 UIN Sumatera Utara2 

toniandrionasution@gmail.com,1 paridaharahap74@gmail.com.2 

 

Abstract: Character becomes a reflection of education in basic education of children, so that characters that 

tend to be able to become role models and intact personalities as a true example are taken care of and 

developed in the concept of children's basic education. In line with this, Islamic education is a guide for 

future generations of children as adherents of the Islamic faith as a religion that is haq for every Muslim. 

This means that Islamic education in basic education should be instilled early on so that through Islamic 

education students are able to know themselves and their gods and their rights and obligations to become 

personal characters, competent, and responsible. For this reason, the existence of this article is able to open 

up the discourse of thinking we see the moral and character damage of today's children. That the facts in 

the field show that it is easier for children to understand briefly about mobile / Gagget than to be honest in 

their daily lives. This is a matter of character that must be considered in the world of Islamic education. 

Through Islamic education the characters are instilled so that they are able to be independent, honest and 

devoted. 

Keywords: Character, Islamic Education and Basic Education. 

Abstrak: Karakter menjadi cerminan pendidikan dalam pendidikan dasar anak, sehingga dengan 
karakter yang cenderung mampu menjadi tauladan dan kepribadian yang utuh sebagai contoh 
sejatinya di jaga serta ditumbuh kembangkan dalam konsep pendidikan dasar anak. Sejalan 
dengan hal tersebut bahwa pendidikan Islam menjadi jalan petunjuk bagi generasi masa depan 
anak sebagai penganut kepercayaan Islam sebagai agama yang haq bagi setiap muslim. Artinya 
bahwa pendidikan Islam pada pendidikan dasar sejak dini sudah seharusnya di tanamkan 
sehingga melalui pendidikan Islam tersebut siswa mampu mengenal dirinya dan tuhannya serta 
hak dan kewajibannya agar menjadi pribadi yang berkarakter, kompeten, dan 
bertanggungjawab. Untuk itu dengan adanya tulisan ini mampu membuka wacana berpikir kita 
melihat rusaknya moral dan karakter anak-anak masa kini. Bahwa fakta dilapangan 
menunjukkan anak-anak lebih mudah memaha secara singkat mobile/Gagget dari pada berlaku 
jujur dalam kehidupan sehari-hari. Hal tersebut menjadi persoalan karakter yang harus di 
perhatikan dalam dunia pendidikan Islam Melalui pendidikan Islam karakter di tanamkan 
sehingga mampu mandiri, jujur dan bertaqwa. 

Kata Kunci: Karakter, Pendidikan Islam dan Pendidikan Dasar. 

PENDAHULUAN  

Perkembangan sosial merupakan kematangan yang dicapai dalam 

hubungan sosial. Perkembangan sosial dapat pula diartikan sebagai proses 

belajar untuk menyesuaikan diri terhadap norma-norma kelompok, moral dan 

tradisi serta meleburkan diri menjadi satu kesatuan yang saling berkomuikasi 

dan bekerjasama. Pada dasarnya manusia dilahirkan belum memiliki 

kemampuan dalam berinteraksi dengan orang lain. Kemampuan sosial anak 

mailto:toniandrionasution@gmail.com
mailto:paridaharahap74@gmail.com


BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

126 
 

diperoleh dari berbagai kesempatan dan pengalaman bergaul dengan orang-

orang dilingkungannya.1 

Pendidikan sesungguhnya memiliki peran yang sangat besar dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Yakni dalam upaya menciptakan sumber 

daya yang berkualitas. Secara alamiah manusia tumbuh dan berkembang sejak 

dalam kandungan sampai meninggal, mengalami proses tahap demi tahap. 

Demikian pula kejadian alam semesta ini diciptakan Tuhan melalui proses 

setingkat demi setingkat. Pola perkembangan manusia dan kejadian alam 

semesta yang berproses demikian adalah berlangsung di atas hukum alam yang 

ditetapkan oleh Allah sebagai sunnatullah. 

Pada hakekatnya, pendidikan Islam adalah suatu proses yang 

berlangsung secara kontinyu dan berkesinambungan. Berdasarkan hal ini, maka 

tugas dan fungsi yang perlu diemban oleh pendidikan Islam adalah pendidikan 

manusia seutuhnya dan berlangsung sepanjang hayat2. Konsep ini bermakna 

bahwa tugas dan fungsi pendidikan memiliki sasaran pada peserta didik yang 

senantiasa tumbuh dan berkembang secara dinamis, mulai dari kandungan 

sampai akhir hayatnya. Ditinjau dari sudut pandang sosiologis dan antropologis, 

fungsi utama pendidikan untuk menumbuhkan kreativitas peserta didik dan 

menanamkan nilai-nilai yang baik. Secara umum tugas pendidikan Islam adalah 

membimbing dan mengarahkan pertumbuhan dan perkembangan peserta didik 

dari tahap ke tahap kehidupan sampai mencapai titik kemampuan optimal. 

PEMBAHASAN 

Pengertian Pendidikan Islam 

Secara alamiah manusia tumbuh dan berkembang sejak dalam 

kandungan sampai meninggal, mengalami proses tahap demi tahap. Demikian 

pula kejadian alam semesta ini diciptakan Tuhan melalui proses setingkat demi 

setingkat. Pola perkembangan manusia dan kejadian alam semesta yang 

                                                             
1 Masganti, Perkembangan Peserta Didik, (Medan, Perdana Publishing, 2012), h. 105. 
2 Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Ciputat Pers, 2002 ), h. 32. 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

127 
 

berproses demikian adalah berlangsung di atas hukum alam yang ditetapkan 

oleh Allah sebagai sunnatullah. 

Pendidikan sebagai usaha membina dan mengembangkan pribadi 

manusia dari aspek-aspek rohanian dan jasmaniah juga harus berlangsung 

secara bertahap. Oleh karena suatu kematangan yang bertitik akhir pada 

optimalisasi perkembangan/pertumbuhan baru dapat tercapai bilamana 

berlangsung melalui proses demi proses ke arah tujuan akhir 

perkembangan/pertumbuhannya. Tidak ada satupun makhluk ciptaan tuhan di 

atas bumi yang dapat mencapai kesempurnaan/kematangan hidup tanpa 

berlangsung melalui suatu proses. 

Akan tetapi suatu proses yang diinginkan dalam usaha pendidikan 

adalah proses yang terarah dan bertujuan yaitu mengarahkan anak didik 

(manusia) kepada titik optimal kemampuannya. Sedangkan tujuan yang hendak 

dicapai adalah terbentuknya kepribadian yang bulat utuh sebagai manusia 

individual dan sosial serta hamba tuhan yang mengabdikan diri kepadanya. 

Berdasarkan pemikiran di atas banyak ahli filsafat pendidikan memberikan arti 

“Pendidikan” sebagai suatu proses bukan suatu seni atau teknik. Beberapa ahli 

pendidikan mengemukakan pendidikan sebagai proses antara lain yaitu: 

a. Pendidikan Islam menurut Prof Dr. Omar Muhammad Al-Toumy Al 

Syaebani, diartikan sebagai usaha mengubah tingkah laku individu dalam 

kehidupan pribadinya atau dalam kehidupan kemasyarakatannya dan 

kehidupan dalam alam sekitarnya melalui proses pendidikan.  

Artinya bahwa proses pendidikan merupakan rangkaian usaha 

membimbing, mengarahkan potensi hidup manusia yang berupa 

kemampuan-kemampuan dasar dan kemampuan belajar sehingga 

terjadilah perubahan dalam kehidupan pribadinya sebagai makhluk 

individual dan sosial serta dalam hubungannya dengan alam sekitar 

dimana ia hidup. Proses tersebut senantiasa berada di dalam nilai-nilai 

Islami yaitu nilai-nilai Islami yaitu nilai-nilai yang melahirkan norma-

norma syari’ah akhlak alkarimah. 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

128 
 

b. Hasil seminar Pendidikan Islam se Indonesia tahun 1960 memberikan 

pengertian pendidikan Islam “ sebagai bimbingan terhadap pertumbuhan 

rohani dan jasmani menurut ajaran Islam dengan hikmah mengarahkan, 

mengajarkan, melatih, mengasuh dan mengawasi berlakunya semua 

ajaran Islam.3  

Syaikh Ali bin Hasan al-Halabi menarik kesimpulan bahwa secara bahasa 

makna tarbiyah/Pendidikan berkisar pengertian: tumbuh, berkembang dan 

meningkat. Juga bias berarti membentuk dan member makan (baik makanan 

fisik maupun makanan-makanan rohani). Sehingga manusia dapat tumbuh fisik 

dan rohaninya secara bertahap menuju kesempurnaan. Adapun secara istilah 

tarbiyah/pendidikan ialah suatu kegiatan dengan menggunakan berbagai cara 

dan sarana yang tidak bertentangan dengan syariat Islam, untuk memelihara dan 

membentuk manusia menjadi tuan di muka bumi ini, tetapi tuan yang dibatasi 

dengan peribadatan yang sebaik-baiknya kepada Allah Rabbul ‘Alamin. 

Khattab As-sa’di mengetengahkan pengertian umum Tarbiyah antara 

lain: Pendidikan merupakan proses menumbuhkan fungsi fisik (psikomotorik), 

akal (kognitif), supaya mencapai tingkat kesempurnaannya, melalui pelatihan-

pelatihan dan pembekalan wawasan. Sedangkan ilmu pendidikan adalah ilmu 

yang membahas tentang landasan-landasan, metode-metode, faktor-faktor 

mendasar dan tujuan-tujuan. Istilah membimbing, mengarahkan dan mengasuh 

serta mengajarkan atau melatih mengandung pengertian usaha mempengaruhi 

jiwa anak didik melalui proses setingkat demi setingkat menuju tujuan yang 

ditetapkan yaitu menanamkan taqwa dan akhlak serta menegakkan kebenaran 

sehingga terbentuklah manusia yang berpribadi dan berbudi luhur sesuai ajaran 

Islam. 

Dari penjelasan di atas dapat didimpulkan bahwa pendidikan merupakan 

proses menciptakan perubahan terhadap peserta didik, karena pendidikan 

bersinggungan dengan penanaman nilai-nilai kebenaran, kesucian dan kebaikan 

                                                             
3 H.M Arifin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta, PT. Bina Aksara, 1987), h. 10-17. 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

129 
 

hidup bagi manusia. Dalam perspektif individu, proses pendidikan 

menghasilkan perubahan tingkah laku anak didik melalui pembinaan atau 

bimbingan terhadap potensi.  

Sedangkan dalam tinjauan sosial, pendidikan merupakan transformasi 

budaya dari satu generasi tua (pendidik dan tenaga kependidikan) kepada anak 

didik sehingga terbentuk pribadi berbudaya sesuai dengan karakter bangsa dan 

mengembangkan kebudayaan baru dalam mengantisipasi perubahan. 

Pendidikan informal dalam keluarga, di sekolah, dan di masyarakat memang 

harus sinergis dalam pelaksanaan peran dan fungsi kependidikannya.  

Pendidikan dalam keluarga merupakan pilar pertama dan utama 

pengembangan potensi anak, khususnya dalam membentuk sikap dan 

keterampilan hidup. Sedangkan pendidikan formal di sekolah 

menyempurnakan dasar pengetahuan anak secara akademik dan sikap serta 

keterampilan untuk mampu berperan dalam berbagai pilihan peran di 

masyarakat sebagai bagian dari struktur kebudayaan. Begitu pula pendidikan 

non formal membantu sekolah dan rumah tangga dalam meningkatkan dan 

memantapkan keterampilan hidup anak sebagai makhluk individu, sosial, 

ekonomi dan relegius yang memungkinkan generasi muda eksis dan 

mengembangkan kebudayaan bangsa. 

Terbentuknya kepribadian yang cerdas intelektual, cerdas emosi, cerdas 

intelektual, dan cerdas secara sosial. Inilah kecerdasan yang komprehensif 

sehingga memungkinkan anak-anak mampu memecahkan masalah kehidupan 

yang dihadapi dalam berbagai kesempatan dan tempat kehidupan anak 

berlangsung. Sekolah keluarga dan masyarakat saling memperkuat tatanan nilai 

dalam diri setiap peserta didik. Proses saling memperkuat ini berlangsung 

berabad-abad. Nilai-nilai budaya modern baik dalam bidang politik, sosial 

budaya, ekonomi maupun IPTEK yang telah berkembang.4 

 

                                                             
4 Syafaruddin dkk, Inovasi Pendidikan, (Medan: Perdana Publishing, 2019), h. 2. 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

130 
 

Internalisasi karakter melalui Pendidikan Islam 

Ada beberapa upaya yang dapat dilakukan oleh pendidik untuk 

mengembangkan karakter dan sikap sosial peserta didik pada sekolah dasar 

antara lain yaitu: 

a. Melaksanakan pembelajaran kooperatif. Bahwa pembelajaran 

kooperatif akan mengembangkan sikap kerjasama dan saling 

menghargai pada diri peserta didik. Pembelajaran kooperatif akan 

mendorong peserta didik untuk menghargai kemampuan orang lain 

dan bersabar dengan sikap orang lain. Sehingga akan muncul karakter 

toleransi pada diri anak didik. Begitu juga karakter lainnya akan terbiasa 

terinternalisasi dengan baik sehingga menjadi pribadi yang berkarakter. 

b. Melaksanakan pembelajaran kolaboratif. Bahwa dengan pembelajaran 

kolaboratif akan mengembangkan sikap membantu dan berbagi dalam 

pembelajaran. Siswa yang lebih pintar bersedia membantu temannya 

yang belum memahami materi pelajaran yang sedang di bahas. 

Pembelajaran kooperatif akan menubuhkan sikap saling menyayang di 

antara peserta didik. 

Sikap saling menyayang merupakan salah satu sifat orang mukmin 

sebagaimana sabda Rasulullah yang artinya: “Perumpamaan orang-orang 

mukmin dalam hal saling rasa cinta dan kasih sayang mereka, adalah seperti 

orang satu tubuh yang apabila ada salah satu anggotanya yang mengeluh sakit, 

maka anggota-anggotanya tubuh lainnya ikut merasa sakit”. (HR. Muslim dan 

Ahmad). 

Kebiasaan belajar kooperatif dan kolaboratif akan membuat peserta didik 

merasa bersaudara dan tidak saling mengolok-olok. Allah Swt berfirman dalam 

Al-qur’an surat Al-Hujarat/49:11 yaitu: Hai orang-orang yang beriman 

janganlah sekumpulan orang laki-laki merendahkan kumpulan yang lain, boleh 

jadi yang ditertawakan itu lebih baik dari mereka. Dan jangan pula sekumpulan 

perempuan merendahkan kumpulan lainnya, boleh jadi yang direndahkan itu 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

131 
 

lebih baik. Dan janganlah suka mencela dirimu sendiri dan jangan memanggil 

adalah (panggilan) yang buruk sesudah iman dan barangsiapa yang tidak 

bertobat, maka mereka itulah orang-orang yang zalim. 

Ibnu kasir menafsirkan ayat ini dengan menyatakan bahwa Allah 

melarang mengolok-olok orang lain sebagaimana Rasulullah saw bersabda: 

“Kesombongan adalah menolak kebenaran dan merendahkan manusia”. Hasan 

(2006) menyatakan sekolah atau guru dapat berusaha untuk membina hubungan 

sosial yang lebih stabil dalam jangka waktu yang lebih panjang. Peran utama 

pendidik adalah membantu peserta didik dapat menyelesaikan masalah sosial 

yang sesungguhnya yang akan dihadapinya di tempat kerja, keluarga, dan 

lingkungan masyarakat. Melalui kurikulum dan materi pendidikan Islam di 

sekolah dapat membekali peserta didik dengan kerakter sosial dan kemampuan 

menyelesaikan masalah sosial. Peserta didik mungkin akan menghadapi 

masalah hubungan sosial dengan tua, tetangga, teman sebaya. Peran guru 

membantu peserta didik dapat mengatasi masalah hubungan sosial ini dengan 

baik.5 

Pendidikan yang berhasil terhadap siswa akan membuahkan sikap 

mental, bersifat cerdas penuh tanggungjawab dari siswa dengan perilaku antara 

lain yaitu: 

1. Beriman kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

2. Berprikemanusiaan yang adil dan beradab, 

3. Mendukung persatuan bangsa, 

4. Mendukung kerakyatan yang mengutamakan kepentingan bersama di 

atas kepentingan perorangan. 

5. Mendukung upaya untuk mewujudkan keadilan sosial.6 

                                                             
5 Masganti, Perkembangan, h. 124-125. 
6 Toni Nasution, S.Pd.I, M.Pd, Konsep Dasar Pendidikan Kewarganegaraan Dalam 

Membangun Karakter Siswa (Basic Concept Of Civil Engineering In Building Student Character), 

Ijtimaiyah Jurnal Pendidikan Sosial dan Budaya, 1 (2) 2017. 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

132 
 

Dalam artian siswa pada sekolah dasar dengan melakukan kreativitas 

dalam mengamalkan poin-point di atas tersebut melalui aktivitas kehidupan 

sehari-hari dengan se-sederhana mungkin di amalkan. Dengan diamalkannya 

nilai-nilai tersebut berarti sudah menginternalisasikan karakter pada dirinya 

seutuhnya. 

Pendidikan Islam telah menyimpulkan lima tujuan umum terhadap 

pendidikan Islam yaitu: 

a. Untuk mengadakan Pendidikan pembentukan Akhlak Mulia  

b. Persiapan untuk kehidupan dunia dan akhirat 

c. Persiapan untuk mencari rezeki dan pemeliharaan segi manfaat 

d. Menumbuhkan semangat ilmiah pada pelajar dan memuaskan 

keingintahuan (curiosity) dan memungkinkan ia menggali ilmu demi ilmu 

itu sendiri. 

e. Menyiapkan pelajar dari segi profesional tekhnikal dan pertukangan 

supaya dapat menguasai profesi tertentu dan keterampilan pekerjaan 

tertentu agar ia dapat mencari rezeki dalam hidup disamping memelihara 

segi kerohanian dan keagamaan. 

Pendidikan karakter 

Kata karakter memiliki banyak arti, yang pada intinya menunjukkan 

kualitas kepribadian seseorang. Karakter berarti sifat kejiawaan, akhlak, atau 

budi pekerti yang membedakan seseorang dari yang lain dalam watak dan 

tabiat. Manusia yang berkarakter adalah yang mempunyai tabiat, kepribadian, 

dan berwatak (kamus besar bahasa Indonesai). Sebagai konsep akademis 

character atau yang diterjemahkan karakter memiliki makna substantife dan 

proses psikologi yang sangat mendasar.  

Lickona merujuk kepada konsep good character yang dikemukakan 

Aristoteles sebagai “the life of right conduct-right in relation to other persons and in 

relation to oneself”. Dengan kata lain karakter dapat dimaknai sebagai kehidupan 

berperilaku/penuh kebajikan yakni berperilaku baik terhadap pihak lain (Tuhan 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

133 
 

yang maha Esa, Manusia, dan alam semesta) dan terhadap diri sendiri. Tegasnya 

bahwa karakter adalah kualitas pribadi yang baik dalam arti mengetahui dan 

menghayati kebaikan, mau berbuat baik dan menampilkan kebaikan sebagai 

mani pestasi kesadaran mendalam tentang nilai kebenaran dan kebaikan dalam 

kehidupan yang baik. 

Dalam konteks pendidikan Islam maka pendidikan moral/karakter  

merupakan pendidikan mengenai dasar-dasar moral dan keutamaan perangai, 

tabiat yang harus dimiliki dan dijadikan kebiasaan oleh anak sejak usia dini. 

Dalam arti bahwa keutamaan moral/perangai/karakter merupakan buah dari 

iman yang mendalam dan perkembangan religious yang benar dalam pribadi 

anak harus benar-benar terbina dengan baik.7 

Untuk itu pendidikan karakter di internalisasikan kepada anak dasar 

dengan tujuan antara lain: 

1. Membentuk manusia Indonesia yang bermoral, 

2. Membentuk manusia Indonesia yang cerdas, 

3. Membentuk manusia Indonesia yang inovatif dan suka bekerja keras, 

4. Membentuk manusia Indonesia yang optimis dan percaya diri, 

5. Membentuk manusia Indonesia yang berjiwa patriot.8 

Pendidikan karakter juga bertujuan untuk meningkatkan mutu 

penyelenggaraan dan hasil pendidikan di sekolah yang mengarah pada 

pencapaian, pembentukan karakter dan akhlak mulia peserta didik secara utuh, 

terpadu dan seimbang sesuai dengan standard kompetensi lulusan. Melalui 

pendidikan karakter diharapkan peserta didik mampu secara mandiri 

meningkatkan dan menggunakan pengetahuannya, mengkaji dan 

menginternalisasikan serta mempersonalisasi nilai-nilai karakter dan akhlak 

mulia melalui pendidikan Islam sehingga terwujud dalam perilaku sehari-hari.9 

                                                             
7 Ulwan, Abdullah Nashih, Pedoman Pendidikan Anak dalam Islam, (Jakarta: Pustaka 

Assyifa, 1988), h. 178 
8 Lickona, Educating for Character, (New York: Bantams Books, 1991), h. 50. 
9 Asmani Jamal, Buku Panduan Internalisasi Pendidikan Karakter Di Sekolah, (Yogyakarta 

Dipa Press, 2011), h.43. 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

134 
 

Dengan pendidikan karakter, seorang anak aka menjadi cerdas emosinya. 

Kecerdesan emosi adalah bekal terpenting dalam mempersiapkan anak 

menyongsong masa depan. Dengan kecerdasan emosi seseorang akan dapat 

berhasil dalam menghadapi segala macam tantangan, termasuk tantangan untuk 

berhasil secara akademis.10 Dikemukannya lebih lanjut bahwa pendapat Daniel 

Goleman menyatakan tentang keberhasilan seseorang dimasyarakat, ternyata 

80% dipengaruhi oleh kecerdasan emosi dan hanya 20% ditentukan oleh 

kecerdasan otak (IQ) menjadi argumentasi bagi urgensi Pendidikan Karakter. 

Dalam konteks ini pendidikan karakter memiliki fungsi-fungsi yang 

sangat urgen, adaapun diantaranya yaitu: 

1. Mengembangkan Potensi dasar peserta didik agar ia tumbuh menjadi 

sosok yang berhati baik, berpikiran baik dan berperilaku baik. 

2. Memperkuat dan membangun perilaku masyarakat yang multicultural. 

3. Meningkatkan peradaban bangsa yang kompetitif dalam pergaulan 

dunia.11 

Berdasarkan pendapat di atas dapat ditegaskan bahwa pendidikan 

karakter bertujuan untuk mendorong anak berkembang secara maksimal dengan 

pribadi seutuhnya, sehingga sukses dan bahagia kehidupan dan individu, 

keluarga, dan bermasyarakat serta berbangsa. Oleh sebab itu, pendidikan 

karakter menjadi tanggungjawab orangtua, keluarga, masyarakat dan bangsa 

untuk mempersiapkan dan membina anak menjadi anak yang dewasa dan 

cerdas secara intelektual, emosional, spiritual dan sosial. 

Untuk itu pada tarap pendidikan dasar menjadi target misi internalisasi 

karakter melalui pendidikan Islam di Sekolah. Dengan kata lain peran segala 

aspek sejatinya sangat diharapkan. Akan tetapi Islam mengajarkan bahwa wajib 

bagi setiap muslim menuntut ilmu. Untuk itu melalui pendidikan Islam karakter 

                                                             
10 Mukhlis, Masnur, Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan krisis Multidimensional, 

(Jakarta, Bumi Aksara, 2011), h.29-30. 
11 Anullah, Nuria Isna, Panduan menerapkan pendidikan Karakter di Sekolah, (Yogyakarta: 

Laksana, 2011),  h. 107. 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

135 
 

peserta didik di internalisasikan agar menjadi pribadi yang baik serta mampu 

mengenal dirinya serta berkolaborasi dengan nilai karakter yang sudah tertanam 

pada peserta didik di sekolah dasar tersebut. 

KESIMPULAN 

 Karakter menjadi tolak ukur utama dalam memajukan dunia pendidikan 

khususnya pada pendidikan dasar masa ini. Bahwa sejak dini pendidikan 

karakter sejatinya sudah di internalisasikan. Kadang guru berpikir anak terlalu 

dini dan ke kanak-kanakan, sehingga karakter menjadi perhatian terbelakang 

untuk di tanamkan kepada peserta didik. Melalui pendidikan Islam bahwa 

karakter menjadi salah satu perhatian yang menjadi perioritas agar anak kelak 

dewasa mengenal pribadinya serta mengetahui karakter dirinya untuk menjadi 

acuan hidupnya dalam mengahadapi kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Untuk itu dari analisis teori yang dibahas dalam tulisan ini diharapkan menjadi 

wacana berpikir seorang pendidik untuk menjadikan karakter sebagai pondasi 

utuh pendidikan dasar dalam dunia pendidikan. Sehingga peserta didik mampu 

melalui proses pendidikan dasar dengan modal pondasi karakter yang utuh dan 

terinternalisasi dalam diri setiap peserta didik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anullah, Nuria Isna, Panduan menerapkan pendidikan Karakter di Sekolah, 
Yogyakarta: Laksana, 2011. 

Asmani Jamal, Buku Panduan Internalisasi Pendidikan Karakter Di Sekolah, 
Yogyakarta Dipa Press, 2011. 

Lickona, Educating for Character, New York, Bantams Books, 1991. 

Masganti, Perkembangan Peserta Didik, Medan, Perdana Publishing, 2012. 

Mukhlis, Masnur, Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan krisis 
Multidimensional, Jakarta, Bumi Aksara, 2011. 

Syafaruddin dkk, Inovasi Pendidikan, Medan, Perdana Publishing, 2019. 

Toni Nasution, Konsep Dasar Pendidikan Kewarganegaraan Dalam Membangun 
Karakter Siswa (Basic Concept Of Civil Engineering In Building Student 
Character), Ijtimaiyah Jurnal Pendidikan Sosial dan Budaya, 1 (2) 2017. 



BUNAYYA, Vol I No. 2 April-Juni 2020   E-ISSN: 2721-0561 
Jurnal PGMI STIT Al-Ittihadiyah Labuhanbatu Utara 
 

136 
 

Ulwan, Abdullah Nashih, Pedoman Pendidikan Anak dalam Islam, Jakarta: Pustaka 
Assyifa, 1988. 


